
الفن الاسلامي
بين اللغة والصورة





إصدارات دائرة الثقافة، حكومة الشارقة 2018 م

�شربل داغر

الفن الاسلامي
بين اللغة والصورة





5

توطئة

يعنين��ي، في هذه التوطئة، أن أبُرز باختصار ما قام عليه درس��ي 

في ميدان الفن الإسلامي، ولاسيما اشتغالي في فلسفة هذا الفن. وذلك 

لأن كتبي وبحوثي ليس��ت موصولة مس��بقاً بهذا الس��بيل الدراسي أو 

ذاك، وإنم��ا تتعين ف��ي خطة بحثية مخصوصة. هذا ما يثير الس��ؤال 

حكماً: ما صلة هذه الخطة بس��بيليَن معروفيَن في درس الفن: فلس��فة 

الفن، وتاريخ الفن؟ 

أوض��حُ، بداية، أن درس��ي ل��م يقم، ولا يتنزل في صورة مس��بقة 

في أي من الس��بيليَن المذكورين. فلم أنطلق في مس��عاي، لا من نظر 

فلسفي على حدة، ولا من نظر تاريخي قائم بنفسه، وإن كانت تتقاطع، 

في كتبي وبحوثي، ش��واغل الفلس��فة والتاري��خ وغيرهما. هذا عنى، 



6

ف��ي عمل��ي، بداية مخالفة، م��ا تأتتْ من ل��زوم التقيد أو اتب��اعِ واحد 

م��ن الس��بيليَن، أو من جمعِهم��ا، وإنما مما يمكن تس��ميته بـ»المعاينة 

التكوينية« لما أطلقتُ عليه: متن الفن الإسلامي. 

لم يقم درس��ي على تناول فلس��في – مح��ض، إذا جاز القول – لا 

لفلس��فة الفن عموماً، ولا للفن الإسال�مي خصوص��اً، إذ اعتبرت أن 

خطاباً س��ائداً في هذا النطاق يتحكم به نس��ق »المدارس« و»العقائد« 

الفلس��فية، وهو ما قد يناس��ب البعض ف��ي »توجيه« الفن وأس��اليبه، 

لا في درس��ه الوضعي. كم��ا اعتبرتُ أيضاً أن خطاب��اً آخر صاحبَ 

د«،  الخط��اب »العقيدي« المذك��ور، وهو الخطاب الفلس��في »المجرَّ

ال��ذي جعل الفن متعيِّناً في »ماهي��ات« ماورائية، أو في »علامات« 

ماثل��ة في العمل الفني )دالةٍ عل��ى »عبقرية« الفنان الفجائية والمحيلة 

عل��ى صنيعه نفس��ه(. هذا الخط��اب يخُفي، في الحاليَ��ن المذكورَين، 

وجود الفن الإسال�مي، وهو أن له تكوينيَ��ن مختلفيَن، وإن متعالقيَن، 

ب��ل أن له »وجودَين«: وجود متعيِّ��ن في بيئات إنتاج هذا الفن وقبوله 

)أي الإسال�مية(، ووجود ثانٍ، لاح��ق زمناً على الوجود الأول، وهو 

الوج��ود ال��ذي انبنى فيه له��ذا الفن متن جديد، آخر، ف��ي المجتمعات 

الأوروبية، ثم الغربية.

مثل هذه »المعاينة التكوينية« – وقد توصلتُ إلى تحديدها بوصفها 

موضوع��اً بحثياًّ – هي التي تحكمتْ بمس��ار الدرس، من جهة، وهي 

التي اس��تدعتْ )بمعنى ما(، من جهة ثاني��ة، المنهج الذي له أن يعالج 

هذا الموضوع البحثي. ويعني هذا أن المنهج الدراسي المتبع في كتبي 



7

وبحوث��ي ليس فلس��فياًّ، أو تاريخياًّ، مثلما هي متاح��ة، أو مطروحة، 

في الس��بل الدراسية الس��ارية. وهو ما أخلصُ منه إلى النتيجة التالية: 

م��ن دون اس��تخلاص هذا المت��ن، بين قديمه ومتأخ��ره، من تاريخه، 

من خطابه، هنا وهناك، لا يس��تقيم الدرس في الفن الإسال�مي، لا في 

فلسفته، ولا في تاريخه. 

هذا ما قادني إلى جعل »التداول« نس��قاً فلس��فياًّ عاماً لهذا الدرس، 

إذ توصل��تُ إلى بنائه بما يناس��ب مهمات »الاس��تخلاص« المذكور. 

ففي »التداول« انبنتْ علاقات بين هذين الوجودَين، وانتهت إلى أكثر 

م��ن عملية »نق��ل« من بيئات إلى أخ��رى خارجها؛ كم��ا انتهت هذه 

العلاقات إلى »إس��قاط« الخطاب المتعال��ق مع هذا المتن المادي، أي 

خطابه المخصوص في بيئت��ه، في ثقافته، بينما كان يجري »تأليف« 

خط��اب مس��تلحَق له، إن جاز القول، في البيئ��ة التي حلَّ فيها. وعنى 

لهَ هذا المتن، بقديمه أو متأخره، من قيمة  هذا، في حسابي، أن ما حصَّ

أو شرعية أو معنى أو مكانة، في تاريخ الفن أو فلسفته، متولدٌ في هذا 

الت��داول، ومحك��ومٌ به، فيصدر عنه، ويصبُّ في��ه. فماذا عن التداول 

)pragmatisme(؟

له��ذا اللفظ الإصلاح��ي ترجمات متعددة ف��ي العربي��ة: التداولي، 

الاستعمالي، النفعي، إلا أن ما درج في الاستعمال هو: التداولي. يتحدر 

اللفظ من الإغريقية ويعني في جذره )pragma(: حاصل »البراكسيس«، 

أي العمل. إلا أن الحديث عن التداولي، بوصفه منظوراً فلسفياًّ، لا يسلم 

من الاختلاف والاجتهاد في النظر: منه ما يصل التداول بنظرية اللغة، 



8

ومنه ما يصله بالفلسفة، والجمالية. هذا ما ظهر في القرن التاسع عشر، 

ف��ي الولايات المتح��دة الأمريكية، وبل��غ تطوراً ملحوظ��اً بعد الحرب 

العالمية الثانية في أكثر من بيئة ومسعى دراسي.

يعن��ي الت��داول، كمنظ��ور فلس��في، الاقتراب م��ن الملموس، من 

العين��ي، م��ن الخصوصي، من العم��ل، والابتعادَ عما ه��و »ثقافي« 

و»عقلان��ي« بصورة مس��بقة. وهو منظ��ور »أمبريقي« ف��ي المقام 

الأول، ويعُن��ى بمعاينة الوقائع، والأعمال، والس��لوكات، وفهمِها، ما 

يمك��ن اختصاره بالقول التال��ي: ليس هناك من صحيح إلا ما له نتائج 

فعلية في العالم. هذا ما يجعل التداولية تبتعد، بل تعارض، الفلس��فات 

المبنية على المعرفة، لتقيم العمل الفلس��في في علاقةِ معاينةٍ للجاري، 

وتوجيهِ طاقات الإنس��ان، ولاسيما الذكاء، لبناء القدرة على التصرف 

ف��ي الواقع. وهذا يعني الابتعاد عن الفك��ر الديكارتي وعن العقلانية، 

من دون التخلي عن المنطق. ذلك أن التفكير في الشيء يعني التعرف 

إلى مجم��ل مفاعيله العملية، لأن هذه المفاعي��ل هي التي تحدد معنى 

الش��يء المفكَّر فيه. هكذا تصبح الأفكار أدوات تفكير، أما الحقيقة فلا 

وجود لها في صورة مسبقة، بل تتكشف تدريجاً في التجربة.

هي، في ذلك، فلسفة عملية، نشطة، تناهض المنظورات الماورائية 

القائم��ة على مبدأ »التأس��يس«، وه��و المبدأ الذي حكم الفلس��فة بين 

أرس��طو ودي��كارت )Descartes( وجون ل��وك )John Lock( وديفيد 

هي��وم )David Hume(، وانبن��ى عملي��اً على: الح��دس، والمعطيات 

الحسية، و»الأوائل« المؤسِّسة.



9

نش��أ هذا المنظور مع الفيلسوف الأمريكي: شارل ساندرز بيرس 

)Charles Sanders Pierce(، )من مواليد العام 1878(، وهو ما تابعَه 

 )William James( معه عل��ى اتفاق واختلاف بينهم: ويليام جايم��س

وجون ديوي )John Dewey( وغيرهما. وعنى المنظور، في إجماله، 

أن لا وجود لـ»الحقيقة الموضوعية«، ما دام أننا لا نقوى على فصل 

الفكرة عن ش��روط إنتاجها الإنس��انية. هذا ما جعل ديوي، على سبيل 

المث��ال، يتعامل مع التداولية بوصفها أقرب إلى »فلس��فة اجتماعية«. 

وهي، وفق هذا المنظور، لا تنظر إلى الإنسان، مثل ديكارت، بوصفه 

دٌ بما يحيط  »ذرة« ب��ل إلى كونه متفاعال�ً مع غيره؛ وأنه، بذلك، محدَّ

به.

 Alexander( ومن فلاس��فة ه��ذا المنظور أيضاً: ألكس��ندر باي��ن

Bain(، ال��ذي اعتبر »الاعتقاد« مثل »عادة في العمل«؛ وهو ما كان 

بي��رس قد عمل عليه، أي »كيف يتم تثبي��ت الاعتقاد«. يكتب بيرس: 

»إن اعتق��اداً أو رأي��اً فعلياًّ لا يعدو كونه ش��يئاً يبَني عليه أي إنس��ان 

م��ا يؤهل��ه للقيام بفعل، أي ه��و عادةٌ بالتالي«؛ وه��و ما جعل جان – 

بي��ار كوميتي )Jean – Pierre Cometti( ينظر إلى التداولية بوصفها 

»فلس��فة الاعتق��اد«. هكذا قام منظ��ور بيرس ومن تبعَ��ه على قناعة 

مفادها أن البش��ر يتبعون اعتقادات، وهي تس��تجرُّ عادات، ما يفضي 

إل��ى أعمال بعينه��ا. لذلك نظر بيرس إلى الاعتق��ادات، ليس بوصفها 

مب��ادئ أولى مؤدي��ة إلى المعرف��ة، وإنما بوصفها فرضي��ات لها أن 

تخضع للنقد. هكذا يكون بيرس قد جعل من النظر إلى الأش��ياء محلَّ 



10

الفكر؛ وهكذا لا يكون الفكر أكثر من معرفة عملية.

كم��ا تش��كل التداولية فرعاً من اللس��انية، وتعُن��ى بعلامات اللغة، 

وجُملهِا وتراكيبها، على أن معانيها مرتبطة بس��ياق اس��تعمالها. فهي 

ت��درس اللغ��ة من ناحية العلاق��ات التي يصوغها مس��تعملو اللغة في 

م��ل والتراكيب اللغوي��ة؛ هي إذاً نظرية »اس��تعمالية« اللغة. تقيم  الجُّ

ه��ذه النظرية اللس��انية التميي��ز بين: الفعل اللس��اني )ال��ذي بموجبه 

نتلفظ ملفوظاً أو قولاً(، وبين الملفوظ نفس��ه )أي ما يقال(، وبين تفهُّم 

الملفوظ، وبين المتلفظِ الذي ينتج القول، وبين متلقي الملفوظ.

يتعال��ق الحديث عن »التداول« حكماً م��ع منهجَين معروفيَن، بل 

بي��ن دلالتيَن متباينتيَ��ن للفظ عينه: بي��ن »التداولية« وف��ق الاقتصاد 

السياس��ي، وبينها وف��ق المنظور اللس��اني لـ»اس��تعمالية« اللغة. فقد 

عن��ت »التداولية«، عند كارل ماركس وع��دد آخر من الاقتصاديين، 

البحثَ في »قيمة« اللوحة، بوصفها »سلعة« أو »بضاعة«، ما جعلها 

ف��ي نطاق »قطاعي« وضي��ق، ولم يدرجها في الوج��ود الاجتماعي 

 Marcel( الكل��ي، مثلما تنبهَ لذلك علماء أناس��ة، مثل مارس��يل موس

Mauss( وغي��ره. فالأعم��ال الفني��ة، مثل مصنوع��اتٍ غيرها، تنتقل 

بين عيون البش��ر وأيديهم، مثل »الأش��ياء الاجتماعية )التي هي( قيد 

الحركة«، ما يجعل »قيمتها« بالتالي تتعدى الش��أن المالي الصرف، 

وعلاقات الاس��تهلاك والحاجة. كما عنت »التداولي��ة« معنى مختلفاً 

في اللس��انيات، وف��ي الجماليات أيضاً، إذ أش��ارت إل��ى منهج متبع، 

موسوم بـ»الفلسفة التحليلية« )ابتداءً من إنجلترا(، ويقوم على فحص 



11

المس��ائل الجمالية بوصفها مس��ائل لغوية في المقام الأول، كما يكتب 

أحد منظريها هارولد أوسبورن )Harold Osborne(: »إن إضاءة )أو 

»إراءة«( المفاهيم تتحقق في صورة أساسية في الانتباه إلى الممارسة 

اللغوية، ذلك أن عدة اش��تغالنا المفهومية تظَهر في اللغة، والمفاهيم لا 

رة« في أش��كال الكلام التي نقوى بواس��طتها على  تعدو كونها »متحجِّ

التحاور« )1(. وإذا كنتُ قد تعاملت مع مفاهيم هذه المدرس��ة، إلا أنني 

ابتع��دت عن منحاها »المنطق��ي الخالص«، ما دام أنها »لا تلتفت إلى 

تحقق القول في وضعية اجتماعية مخصوصة، ولا ضمن إطار ثقافة 

تاريخية، هي غير الثقافة الأوروبية بالضرورة« )2(.

أخذت، إذاً، بهذَين المنهجَين الفلسفيَّين، من دون أن أتقيد بهما، بل 

قام اتكالي عليهما وفق قراءة نقدية، ليس طمعاً بالجدل الفلسفي، وإنما 

تلبي��ة لما يس��توجبه البحث ويطلبه في حاص��ل »المعاينة التكوينية«. 

كم��ا لم أقصر المنهج عل��ى فهم لغوي محض، وإنم��ا عاملتُ الأبنية 

اللغوي��ة بوصفها »حامل��ة« معانٍ ودلالات متعيِّنة في الاس��تعمالات 

والقيم التاريخية – الاجتماعية. 

هك��ذا وجدتُ أن أعم��ال الفن هي، قبل أي تعري��ف، »أعمال يتمُّ 

تناقله��ا«، وإن ينتهي بعضها إلى »الحف��ظ الختامي« )في المتحف(؛ 

وهي مصنوعات بالتالي تش��ترط، في المنهج، مقاربات تأخذ بأسباب 

النظر الأناس��ي والاقتصادي السياس��ي وغيرها. وقمتُ لهذا الغرض 

ببناء س��بيل دراسي تعيَّن في مسارَين: مسار الملكية، ومسار المعنى. 

وإذا كان الحدي��ث ورد عن��د بي��ار بوردي��و )Pierre Bourdieu( في 



12

عمليتيَ��ن متباينتيَن فإنه اتخذ في درس��ي س��بيليَن متباينيَن ومتعالقيَن، 

فضلاً عن أنني تبينتُ وأقمتُ ثلاث محطات في كل مسار منهما.

هك��ذا يكون »الفن« – بعيداً عن تعريفاته المجردة أو »التقنية« – 

هو ما يبلغه من »صفة«، وفي التداول حكماً )3(.

إن التوصل لبناء هذا المنهج لم يستقم بالتالي من دون قراءة نقدية 

)وتاريخي��ة ضمناً( للخطاب الفلس��في في الف��ن، وللخطاب التاريخي 

ف��ي الفن؛ وهو م��ا أدى إلى بناء خطة بحثية وف��ق حاصل »المعاينة 

التكوينية« تمثلت في ثلاثة استهدافات: 

– إع��ادة النظر: تق��وم على نقد تكوين المت��ن والخطاب الغربيين 

عن الفنون القديمة، الإسال�مية وغيرها، على أنه البداية اللازمة لهذه 

الخطة البحثية.

– توس��عة النظر: درسُ الفن والخط��اب القديمين ضمن إطارهما 

الاجتماع��ي والفلس��في المخص��وص، من دون قص��ره على الجانب 

التقني وحسب.

– قلبُ النظر: درسُ الفن والخطاب القديمين بما يتعدى نطاقاتهما 

وتعريفاتهم��ا المتأخرة بلوغاً إلى ما كانه الفن، أو الخطاب عنه قديماً، 

ما يقيم البحث في حدوده القديمة، لا الظاهرة وحس��ب، وإنما الخافية 

أيضاً.

وهي اس��تهدافات تتعالق مع الخطاب الفلس��في )وتعالج مسائله(، 



13

وم��ع الخطاب التاريخي )وتعالج مس��ائله( ف��ي درس الفن، ما يجعل 

الاس��تهدافات ترس��م بناءها الخصوصي في النظ��ر، وتخرج بالتالي 

عل��ى أنظمة الخط��اب المقرة في العلوم الإنس��انية، فتنتقدها ولا تتقيد 

بها، بل تقترح سبيلاً آخر لدرس قضاياها. 

له��ذا يمكن القول، إن وجهتي في درس الفن الإسال�مي تش��ترط 

ق��راءة »تكوينية« له، تظُهر العمليات الت��ي »أنتجتْه من جديد«، بما 

يخالف وجوده الأول، س��واء في متنه المادي أو في خطابه المناس��ب 

له. وهذا يعني أن للمنهج الدارس ألا يتناول متن الفن الإسال�مي كما 

ه��و مصنف في متح��ف، أو مدروس في خطاب، وإنم��ا أن يتبين ما 

كان علي��ه وم��ا آل إلي��ه. وهو ما يعني منهجياً عدم التس��ليم المس��بق 

بحاص��ل الخط��اب في الف��ن الإسال�مي، والعمل عل��ى فحصه وفق 

مقارب��ة تتحقق من »تكوين« المتن، ما يجتم��ع في منهج »التداول«. 

فـ»حقيق��ة« الوجود الأول للفن الإسال�مي مضت؛ وأقصى ما يطمح 

إليه الدارس هو الاقتراب التاريخي والفلس��في والمادي منه، آخذاً في 

عين الاعتبار أن »حقيقته« خضعت للتداول وانبنت فيه، ولاسيما في 

المتحف والخطاب الأوروبيي��ن. ولا يقوم هذا »الاقتراب« بالخروج 

على علوم ومناهج في الإنسانيات، وإنما على البناء معها وبها، ولكن 

وفق استهدافات بحثية تناسب طبيعة الموضوع البحثي نفسه.

لا يس��ع الدارس بالتالي – إن طلب الأمان��ة بالمعنى البحثي – أن 

يسُ��قط من درسه هذا التكوين المزدوج للخطاب الفلسفي في الفن )في 

ني��ه الأوروبي، ثم العرب��ي، تبعاً لما ن��درس(، ولا أن ينتقل إلى  مكوِّ



14

محاجج��ة أو اقتراح فلس��فيَّين بهن��اءة الباني عل��ى أرض أكيدة. وهو 

تش��كيكٌ لازمٌ أيضاً في الخطاب العربي، إذ قام على »الاس��تقراض« 

واقعاً، ما يجعل السؤال ضرورياًّ في نطاقه: أهناك قولٌ فلسفي ممكن 

في العربية في نطاق الفن بالاتكال على خطاب الغير؟ وهو س��ؤال لا 

يق��وم على مخاطبة »عنصرية« أو »ماهوي��ة«، وإنما يطلب التحقق 

المزدوج، لأن في هذا ما يبني »شرعية« القول الفلسفي و»صحته«. 

ويزي��د من الحاجة إلى نقد هذا الخطاب الفلس��في كونه »قبُل« في 

الخط��اب العربي، من دون مس��اءلة في أحوال كثيرة؛ وهي مس��اءلة 

لازم��ة ما دام أن الخطاب المذكور نش��أ في ثقافة، وفي س��ياق، وفي 

تداول، ما يحتاج إلى تبينٍ وفحصٍ من ناحية تكونه وانتظامه واشتغاله، 

من جهة، وإلى درسٍ من جهة تناس��به مع فنون الغير، بما فيها »الفن 

الإسلامي«، من جهة أخرى. 

إن غي��اب ه��ذا التحقيق ق��د يعني، في أح��وال، »تدبي��ج« القول 

الفلس��في لي��س إلا، أي انتظام��ه الش��رحي أو التفك��ري المجرد، من 

دون انتظ��ام علاقة لازمة بين »الف��ن« )متعيناً في وجودَيه التاريخي 

والاجتماعي( وبين »الخطاب« عنه. بل كش��فَ درسي عن وجود ما 

أس��ميته بـ»مس��تور الفن«، أي ما يخفيه العمل الفني والخطاب الفني 

من عمليات جارية فيه، وسابقة عليه، و»تستقبله«، ما يمحضه قيمته، 

أو أس��اس قيمته؛ وهو »المس��تور« الذي يخفيه الخطاب عن الفن، إذ 

ينسب هذه القيمة إلى »التولدات الانبثاقية« لدى الفنان، أو إلى »ولع« 

المقتني بما يشتريه ويراكمه...



15

له��ذا اتجهَ مس��عاي في ال��درس إلى فحص تاريخ تش��كل »متن« 

للفن الإسال�مي؛ وهو ما ج��رى تاريخياًّ في بل��دان أوروبية مختلفة؛ 

ويع��ود إل��ى مقتنيها وكُتابها دورُ بناء هذا المت��ن، المادي والخطابي، 

بين القرن الخامس عش��ر ومطالع القرن العش��رين. فتسمية هذا الفن: 

»الفن الإسال�مي«، والإق��دام على تجميع م��واده وفرزِها وعرضِها 

وحفظِها قام وفق مبادرات ومقترحات متعينة لدى مقتنيها ودارس��يها 

المذكورين. 

يطل��بُ هذا الكت��اب، بفصوله المختلفة، وجهة دراس��ية تقوم على 

توس��عة النظر التاريخي وتقويته إلى الفن الإسال�مي؛ وهو أحوج ما 

يحتاج��ه درسُ ه��ذا الفن. ويعن��ي النظر التاريخي، ف��ي هذا المجال، 

الكش��ف عن المصادر الت��ي للتاريخ أن ينهل منه��ا، وأن يضعها في 

منظور موافق.

ه��ذا ما عنى من��ذ كتابي الأول، »مذاهب الحس��ن: قراءة معجمية 

– تاريخي��ة للفنون في العربية«، الانصرافَ إلى مواد اللغة والأدب، 

إلى جانب مواد الفن نفسها، لاستجلاء ما تشتمله من معطيات مناسبة 

لإقامة أسباب هذا النظر. ويزيد من الحاجة هذه كون الخطاب الغربي 

انص��رف، في أحوال��ه الغالبة، إلى منه��ج تتنازعه نزعت��ان: آثارية 

وتفس��يرية، عل��ى حس��اب النظر التاريخ��ي )ما س��يتمُّ تناوله في هذا 

الكتاب(.

يقي��م أكثر من فصل في الكتاب علاقات غير مس��بوقة في الدرس 



16

الغرب��ي تحديداً للفن الإسال�مي بين: الص��ورة والأدب، حيث إن هذا 

الخطاب »استقبل« مواد الفن الإسلامي وفق سياقه الدراسي الخاص، 

وجعل��ه فناً »تطبيقي��اً« لما كان يتعي��ن في »عالي« البن��اء الفني في 

تجارب��ه، وهو: فن الرس��م )وما انتهى إليه بعد ذلك في التش��كيل، ثم 

حالي��اً في الفن البص��ري(. وما هو جدير بالانتباه ف��ي هذا المجال – 

بعيداً عن صحة أو خطأ التقابل بين فنَّين مختلفيَ التكوين والمنظور – 

هو أن الخطاب الغربي راح يتعامل مع المادة الفنية الإسلامية بطرق 

دراسية مش��ابهة لدرسه فن اللوحة )أو التمثال وغيره(، طمعاً بإنزال 

الفن الإسلامي في »تاريخ الفنون العام« ابتداءً من اللحظة التي بلغتها 

تجارب »الفن« في أوروبا تحديداً. 

ل »الفن الإسلامي«، في ذلك، رتبة ومكانة أكيدتيَن، إذ جرى  حصَّ

تعيين��ه مثل فن »وس��يط« و»انتقالي« بين فن��ون الحضارات القديمة 

وفنون أوروبا، أو بين فنون الش��رق الأقصى وفنون المتوسط. كسب 

الفن الإسال�مي في هذه العملي��ة، إذ أدُخل )بمعنى م��ا( إلى »عالمية 

الف��ن«، وبات في ع��داد »الحض��ارات الكبرى«، الت��ي باتت تتعين 

)منذ القرن الثامن عش��ر( في »فنونها« التصويرية خصوصاً )والتي 

تناس��ب سياس��ات الإظهار والعرض والقيمة، س��واء ف��ي القصر أو 

ف��ي المتحف الناش��ئ(. هكذا ج��رى الإقرار – بعد ج��دل – بأن هذه 

الم��واد المتفرقة المجلوبة من البيئات الإسال�مية ليس��ت مواد طريفة 

وغريبة ومخالفة لما هو معروف في البلاط الأوروبي وحسب، وإنما 

باتت تتحدد ف��ي »متن« جامع لها، وأنها ترتقي إلى »الصنيع الفني« 



17

)objet d’art(. ب��ات هذا »الفن« بالتالي دالاً أو تعبيراً عن »مجموع 

حضاري«، ممتدٍ وفق امتداد النفوذ الإسال�مي في أربعة قرون، بين 

المغرب العربي والش��رق الأقصى، بلوغاً إلى آس��يا الوس��طى. هكذا 

»نزل« الفن الإسال�مي في منظومة، و»استقبلتْه«، في أمور تصنيفه 

ودرس��ه، مناهج وقيم وأس��اليب متأتية من تبل��ور التجربة الأوروبية 

نفس��ها، في إنتاج الفن وتصنيفه ودرس��ه. هذا ما جعل الفن الإسلامي 

يتعيَّن في فن »دوني«، ثم »تطبيقي«، فأصبح بالتالي »ظلاً لغيره«، 

وعلى الرغم منه.

هكذا أختصرُ بجُمل قليلة ما سبق لي أن درسته في كتب وبحوث، 

لكي أخلص منه إلى تبيان الناتج التالي، وهو أن ترتيب الفن الإسلامي، 

ولاس��يما فهمَه، ل��م ينعما دوماً بما يناس��به ويحتاجه من درس موافق 

لسياقه التاريخي.

م��ع ذلك، نقع ف��ي الخطاب الغربي الدارس للفن الإسال�مي على 

مساعٍ قامت على تدبير »تاريخ« له، لكن ما قامت به لم يتعدَ ما قام به 

مؤرخو الأدب العربي من الأوروبيين، وهو إيجاد »تقابل مُلزم« بين 

العهد السياسي وبين العهد الأدبي: هذا ما نجده في كثير من المساعي 

التاريخية في فهم هذا الفن، ما يمكن أن نشير إليه بهذا التحديد اللافت 

للمؤرخ الفني الفرنسي جورج مارثيه )Georges Marçais(، إذ يكتب 

في مس��تهل كتابه: »الفن المسلم« )L’art musulman(: »إن تتبُّع هذا 

التطور الفني )للفن المسلم، حسب لفظه( يجد نسقه في التاريخ السياسي 

للعالم المسلم« )4(. هذا »التناسب« أوجدَ أسباب صلة في عالي العلاقة 



18

)إذا جاز الوصف( بين الفن والتاريخ، لكنه أقام عملياًّ نظاماً توضيبياً 

في الخص��وص، وأبعدَ الفن عن جاري الحراك البش��ري: كما لو أن 

م للملك مرآة فنية يرى فيها إلى نفس��ه في  ال��دارس الأوروبي كان يقُدِّ

ص��ورة الغير )الملوك الآخرين(، وهو ما التقى مع مرآة أخرى، هي 

مرآة النخب المتعلمة والفنية كذلك.

لس��تُ، في هذه الكلم��ة التمهيدية، ف��ي موضع كتاب��ة نقد للنزعة 

التاريخي��ة الأوروبية )ث��م الغربية( في درس الفن الإسال�مي، وإنما 

كنت أريد من تناولها – الس��ريع بالطبع – أن أش��ير إلى أن المناحي 

التاريخية المناسبة بقيت محدودة، واكتفت في الغالب بالمصادر المادية 

له��ذا الفن، م��ن دون المصادر الكتابية. هذا ما ش��دَّدتُ عليه في أكثر 

من كت��اب وبحث، وهو أن الخطاب الغربي الدارس للفن الإسال�مي 

قلما اعتنى باس��تبيان تاريخ الفن الإسال�مي ابتداءً من مصادر الثقافة 

العربية، ومن كتبها، بمن فيهم الفلاسفة المسلمون أنفسهم.

يمك��ن الق��ول، إن مجم��وع فص��ول الكت��اب انبنى وف��ق منظور 

ن��ي هذا الف��ن: القرآن  تاريخ��ي، واجتماع��ي ضمن��اً، يتنب��ه إلى مكوِّ

ن الأول قد حظي باهتمام الدارس��ين، فإن  والت��رف؛ وإذا كان المك��وِّ

ن الثاني بقي خارج دائرة البحث في أحوال كثيرة. والجمع بين  المك��وِّ

نين مس��عى مزيد لوضع هذا الفن في سياقه التاريخي كما  هذين المكوِّ

الاجتماعي المناسب.

لقد طاول الدرسُ في الكت��اب نطاقات وتجارب وإنتاجات مختلفة 



19

ف��ي هذا الفن، ولاس��يما في الخط والتصوير والمخط��وط، ابتداءً من 

مصادر كتابية عربية )إضافة إلى مخطوط صيني قديم ونادر(، فضلاً 

عن معاينة أعمال من الفن الإسال�مي، ومنها مخطوط يمني يكُش��ف 

عنه للمرة الأولى. فتقوم غالب فصول الكتاب على إقامة علاقة درس 

بي��ن الأدب والفن: بين المَقامة والصورة، بين الحكاية والصورة، بين 

القصي��دة والصورة؛ بل تنبهَ الدرسُ إلى وجود علاقات »أعمق« بين 

اللغة والفن، ما جعلني أتحدث عن »أس��اس لغوي« لهذا الفن، وأتبين 

وج��ود علاقات »أعق��د« بين اللغ��ة والوجود نفس��ه، حيث إن درس 

اللغة العربية نفس��ها في الخطاب )الفلس��في، الصوف��ي...(، قد يكون 

»الع��وض« أو »البدي��ل« عن درس الوجود، كما ه��و عليه عادة في 

الخطاب الفلسفي، ولاسيما الإغريقي، ثم الأوروبي. 

كما توقف الدرس كذلك عند فنٍّ قلما انصرف إليه الدارسون وهو 

»خيال الظل«، لمعرفة أس��باب اتصال��ه )أو عدمها( مع تجارب الفن 

الإسال�مي الأخرى. إلا أن الدرس لم يكتفِ بتناول مواد هذا الفن، بل 

توقف كذلك عند الخطاب الذي عملَ على تفس��يره، وعلى إدراجه في 

أنظمة التفكير والاعتقاد. 

ولقد نشرت في نهاية الكتاب ثلاث مقابلات صحفية متوسعة معي 

لة ومحيطة بالقول الخاص  حول مسائل هذا الفن، بعد أن اعتبرتهُا مكمِّ

في هذا الكتاب.





21

يمكن أن أفتتح كلامي عن الفن الإسلامي بالحديث عن »غربتيَن«: 

غرب��ة هذا الفن في وجوده الم��ادي، وغربتهُ في الخطاب الدارس له. 

فم��واد هذا الفن ج��رى انتزاعها في الغالب من أمكنته��ا، في بيئاتها، 

وج��رى نقلها بل »إعادة إنتاجها«، حي��ث هي اليوم في متاحف العالم 

ومجموعات��ه. كما أن وج��ود هذا الفن في الخط��اب تعين في كتابات 

دة له. لهذا س��أتناول  بت��ه بدوره��ا عما كان عليه ف��ي ثقافته المحدِّ غرَّ

معالجة هاتين الغربتين بالوقوف خصوصاً عند مش��اكل في الخطاب 

ع��ن الفن الإسال�مي، ولاس��يما المش��اكل المتأتية م��ن المنظورَين: 

الآثاري والتاريخي. 

أنطل��قُ، بداية، مما ميَّ��زَه أندريه مال��رو )André Malraux( بين 

المدخل: 

بين المنهج التاريخي والمنهج الآثاري 



22

متح��ف »خيالي« )5( ومتحف »قائم«، مثل اللوفر وغيره؛ وهو تمييزٌ 

أس��تعيره لملاحظ��ة مفارقة أش��د وأدهى: بين الفن ف��ي ذاته، إذا جاز 

الق��ول، وبينه ف��ي أمكنة حفظه وعرضه، وبين��ه وبين الخطاب عنه. 

وه��و تميي��زٌ أخذه مالرو – عل��ى ما أرى – من تميي��ز والتر بنيامين 

)Walter Benjamin( بي��ن وج��ود الف��ن في »هالت��ه«، أي في قيمته 

الأول��ى، إذا جاز القول، وبين ما ينتهي إليه في إعادة إنتاجه في العهد 

التكنولوجي. 

وهي أكثر من مفارقة لو تناولتُ درس الفن الإسلامي. إذ لو طلبتُ 

معاينة هذا الفن لتحققتُ منه في وجود ثلاثي: 

– وجوده حيث هو موجود، أو كان له أن يكون موجوداً فيه. 

– وج��وده في متاح��ف ومجموعات عرض، بي��ن بلدانه الأصلية 

وبلدانه المالكة أو الغاصبة له أحياناً. 

– وجوده في الخطاب، لكاتبيه المختلفين، بين أجانب ومحليين )6(. 

وج��ود ثلاث��ي، إذاً، تبعاً لسياس��اتِ دولٍ ومؤسس��ات وأفراد، في 

عملي��ات تاريخي��ة قديمة ومس��تمرة، ما ق��د يهدد أو يبدل أو يناس��ب 

وضعية هذا الفن. إلا أنني س��أكتفي، في ه��ذا المدخل، بتناول وجوده 

في الخطاب تحديداً، ما يش��ير، ضم��ن هذا العرض، إلى تعالقات هذا 

الخط��اب مع الوجودي��ن الآخرين. كما اخترتُ كذل��ك النظر إلى هذا 

الخطاب وفق منظورَين أو منهجَين اشتغلا على درس الفن الإسلامي، 

وهم��ا: المنهج الآثاري والمنهج التاريخي. لماذا هذين المنهجين؟ هذا 



23

ما سيس��عى المدخل إل��ى إبانته، إلى إبراز لزوم��ه، إلى تأكيد جدواه. 

فماذا عنهما؟.

بين منهجَين 

ينُتجِ المنهج الآثاري، في أبس��ط تعريف له، خطاباً عن الماضي، 

كما يوضح ذلك الجذر الإغريقي القديم لاس��مه )archéologie(. وهو 

ما لا يتعارض مع المنهج التاريخي، الذي يعُنى، في جانب من دوره، 

بوضع خطاب عن الماضي؛ بل يمكن القول، إنهما منهجان متقاربان 

ومتكاملان، بمعنى ما.

إلا أن عم��لَ كلٍّ م��ن هذي��ن العِلمي��ن مختل��ف: ينطلق المس��عى 

الآثاري من كش��ف متبقيات الماضي لفحصها ودرس��ها، فيما ينطلق 

المسعى التاريخي خصوصاً من النصوص؛ لكن هذا لا يمنع الآثاري 

من اس��تعمال النصوص بدوره، ولا أن يس��تعمل المؤرخ مكتش��فات 

الآث��اري. وإذا كان عل��م الآثار متأخراً عن عل��م التاريخ، فإن هذا لا 

يغُيِّب كونه )أي الآثاري( قد شهدَ، منذ نهايات القرن التاسع عشر، في 

بناء خطاب��ه وعدته المفهومية والإجرائية، تطوراً كبيراً، انتهى بعالم 

الآث��ار الأمريكي والتر تايل��ور )Walter Taylor( إل��ى القول: »عِلمُ 

الآث��ار ليس التاريخ، ولا الأناس��ة. وهو يتَعيَّن، كممارس��ة مس��تقلة، 

ف��ي منهج، وفي مجموعة م��ن الطرق التقنية المس��تخدَمة في تجميع 

أو ف��ي »إنت��اج« معلومات ثقافية«. وهو ما قاد أعداداً من الدارس��ين 

إلى التمييز بين عِلمٍ آثاري »تقليدي«، وهو المعتني بدراس��ة متبقيات 



24

الثقافات ما قبل التاريخية، أي التي لم تعرف الكتابة، وبين عِلمٍ آثاري 

»تاريخي«، وهو الذي يعُنى بدرس الثقافات الكتابية )7(.

ل��و طلبتُ تلخيص التمايز بي��ن العِلمين، ابتداءً من ميش��ال فوكو 

)Michel Foucault(، لقلت بأن عِلم الآثار ينطلق من الأش��ياء صوب 

الكلمات، فيما ينطلق علم التاريخ بالعكس: من الكلمات صوب الأشياء. 

كيف يمكن فحص ما قام به هذان المنهجان في درس الفن الإسلامي؟ 

ه��ذا ما يمكن البدء بدرس��ه من خلال التحقق التال��ي: لم يتمَّ جمع 

مواد الفن الإسال�مي إثر أعمال تنقي��ب، إلا في أحوال قليلة، ما يعني 

أنه لم يكن ميدان تنقيب وحفائر، وبالتالي ما الذي دعاني إلى الحديث 

عن منهج آثاري في التعامل مع الفن الإسلامي؟ 

ج ملياً على عدد من معروضاته،  يكفي زائر متحف اللوفر أن يتفرَّ

لك��ي يتحقق من أن بعضها »مُقتطع« مما كان يؤلِّفهُ مادياً حيث كان: 

جزء من حائط، من إفريز وغيرها، التي تش��ير إلى كيفية نزع العمل 

من أرضه، ومن سياقه أيضاً. وهو ما بلغَ في ألمانيا حدود نقل واجهة 

بكاملها من »قصر المشتى« إلى أحد المتاحف في برلين، على ما هو 

معروف... 

هن��اك، إذاً، عملي��ة انتقال غير طبيعية ف��ي بعضها من وجود إلى 

آخ��ر، وهناك عملية انتقال أخرى تصيب العمل الفني الإسال�مي في 

وجه آخر من وجوده، وهو أنه يخضع لمقتضيات عرض هي ليس��ت 

من طبيعته، ما أجمعه في عدد من الأمثلة: 



25

– الخاتم، أو الزي، أو الصحن وغيرها خرجت من وجودها، من 

نطاق استعمالها، إلى غيره، إلى مقتضيات الحفظ والعرض. 

ق��ة، أو غيرها من صور المخطوطات، باتت منتزعة من  – المزوَّ

متنه��ا الم��ادي، ومعروضة كما لو أنها أعمال مفردة، قائمة بنفس��ها، 

شبيهة باللوحات )8(. 

هذا ما قادني إلى الحديث عن »إعادة إنتاج« الفن الإسلامي. وهو 

ما يحدث في العرض نفسه، حيث إنه يبدل ويحول النظرة إلى العمل؛ 

وه��و ما قاله مال��رو )عن الفن الأوروبي( عندما تحدث، على س��بيل 

المثال، عن أن المسيح المصلوب بات »منحوتة«. 

ه��ذه التغيرات التي تصيب العمل الفني الإسال�مي ما كان لها أن 

تح��دث، بين نقل وع��رض، في نطاق الأعمال الفنية، إذ تمَّ ش��راؤها 

ونقلُ ملكيته��ا وفق عقود واتفاقات، كما أنها تبقى كما كانت عليه بين 

بلد وآخر، بين جامع وآخر، وهو ما يضمن وجودها في صورة ثابتة، 

لا تغيير فيها في كل مراحل وجودها. أما في الأعمال الفنية الإسلامية، 

ف��ي قس��م منها، فالأحوال مختلف��ة، ما له صلة بالنس��ق الآثاري الذي 

تحكم تاريخياً ومادياً وعَرْضياً بالتعامل مع مواد الفن الإسلامي )9(.

الفن في الخطاب 

غي��ر أن ه��ذا النس��ق الآثاري ل��م يقتصر على عملي��ات التحويل 

الجارية على العمل الفني، وإنما تخطاها ليطاول درس العمل وفهمه، 



26

أي كيفي��ة إدراج الفن الإسال�مي في الخطاب، بي��ن خطاب تاريخي 

وجمالي وغيرهما. فماذا عنه؟ 

أعُط��ي مثالاً يعرفه القارئ في الغالب، وهو »مقامات« الحريري 

م��ن تصوير الواس��طي: وقع��تُ على أكثر م��ن دراس��ة ومقالة عن 

ه��ذا المخطوط المص��ور، منذ »اكتش��افه« في الع��ام 1899 من قبل 

المستش��رق الفرنس��ي شارل شِ��فرِ )Charles Schefer(، من دون أن 

أجد فيها ما يش��ير، إلا لماماً، إلى المقامات نفس��ها: قلما يتمُّ الكلام عن 

ه��ذا النوع الأدبي المخص��وص، وعن جانبه الس��ردي، وإنما جرى 

عرضُه وفحصُه مثل عمل مصور، من دون صلة لازمة بين الصور. 

دُرس مخطوط الواس��طي مثل عمل أثري قديم، لا نملك أي معلومات 

تشُ��ير إليه م��ن قريب أو بعيد؛ درس��وه مثلما ينص��رف الآثاري إلى 

ذلك م��ع النقوش والحفائر والمتبقيات. وهو م��ا يمكن قوله في غالب 

مواد الفن الإسال�مي، حيث جرى وصفها، وفحصها، بما يفيد توثيقها 

أو ضبط صلات نس��ب بينها وبين أعم��ال معروفة، أي كما لو كانت 

أعمالاً آثارية. 

تقول العبارة المأثورة: »يكُتب التاريخ تبعاً لمصادره«، هل تصحُّ 

ه��ذه في الخطاب عن الفن الإسال�مي؟ عاد هذا الخط��اب أحياناً إلى 

بع��ض م��ا قاله اب��ن خلدون في »البن��اء«، أو بعض م��ا ذكره بعض 

الإخباريي��ن، أو الجغرافيي��ن أو الرحال��ة وغيرهم. كم��ا تمت العودة 

خصوص��اً إلى حديث نبوي ع��ن »معاقبة« المصورين في الآخرة... 

لَ عليه واضعو هذا الخطاب فهو مش��ابهٌ لعمل الدارس��ين،  أما ما عوَّ



27

إذ انطلقوا من المادية الآثارية المجموعة، واس��تنطقوها وصنفوها بما 

يناس��ب وضع تاريخ م��ا. وهو – لو اقترب منه ال��دارس – لتبين أنه 

تاري��خ تقنيات ومواد وأس��اليب في الغالب، ويش��ير أحياناً إلى بعض 

الأخبار السياس��ية، ولك��ن من دون أن يتناول غيره��ا مما كان له أن 

يوفر للمقاربة التاريخية موادها وتفاس��يرها المناسبة. وهو ما أجمعُه 

ف��ي الق��ول بإبع��اد واضعي خطاب الفن الإسال�مي لمص��ادر الثقافة 

العربية كمادة لازمة في وضع هذا التاريخ، وفي فهم هذا الفن. هذا ما 

أجمعُه في عدد من الأمثلة: هل نجد في الخطاب عن الفن الإسال�مي 

م��ا قالته الفلاس��فة عن »المحاكاة« أو ما قاله عل��م الكلام وغيره عن 

»القي��م المعنوية«؟ وماذا عما قال��ه الفارابي عن التماثيل في الهند؟... 

وهن��اك غيرها الكثير م��ا يجتمع في أنواع من المصادر القديمة: منها 

ما يتصل بالتاريخ الديني والسياسي والاجتماعي والاقتصادي، ومنها 

م��ا يتصل بالصناعات وترتيبها، ومنها م��ا يتصل بالمصادر الفكرية 

والفلس��فية. وأذك��ر بعض هذه الكت��ب المحققة، مث��ل: »المخترع في 

فنون من الصنع« للملك المظفر يوس��ف بن عمر بن علي بن رسول، 

و»ما يحتاج إليه الصناّع من أعمال الهندسة« لأبي الوفاء البوزجاني 

المهندس، وكتاب »الموش��ى« للوش��اء، وكت��اب »التحف والهدايا«، 

وكتب الحسبة )10( وغيرها. 

م��ا يتضح هو أن المنطق الآثاري تحكمَ في بناء النس��ق التاريخي 

لخطاب الفن الإسال�مي: فقد تعامل الدارسون مع هذا الفن كما لو أنه 

ف��ن »قديم«، يعود إلى ثقافة »غير كتابية« )أي التي لم تخلِّف كتابات 



28

ع��ن صناعاته��ا وثقافته��ا(، فيما كان الفن الإسال�مي، عند مباش��رة 

الأوروبيي��ن الكتاب��ة عنه، فناً حياً، من جه��ة، ويتمتع بمصادر كتابية 

وغيرها عنه، من جهة ثانية. 

ب عند مص��ادر ثقافية  ه��ذا ما يدعون��ي، إذاً، إلى الوق��وف المقرَّ

عربية )إسال�مية(، س��واء ف��ي كتب الحس��بة والتاري��خ وعلم الكلام 

والفلسفة والبلاغة وغيرها. وهو ما طلبتهُ في ثلاثة أمثلة كتابية للتدليل 

على ذلك: عند الجاحظ في مس��ألة »محاس��ن الأمم« في الصناعات، 

وعند الجرجاني في مسألة »النَّظم الحسَن«، وعند إخوان الصفاء في 

»صناعة الزينة والجمال«.

الجاحظ: »محاسن الأمم« 

أتوقف، لهذا الغرض، عند ما قاله الجاحظ في »رس��الة« وحسب 

من رس��ائله المعروفة، وهي »مناقب الت��رك« )11(. يقول الجاحظ في 

»البخال�ء«، عملاً بالش��عار المع��روف في زمانه، في أوس��اط أهل 

المه��ن، وه��و أن »الصناعة نس��ب«، وهو يتُبعُه ف��ي تصنيف الأمم 

والصناعات، واجداً في النس��ب القبلي أساس��اً لبناء الق��وم، وتالياً في 

نس��بة الصناعة إلى قوم. هكذا توقف عند أحوال الصناعات، ولاسيما 

بي��ن الأم��م الداخلة في الإسال�م، أو المج��اورة له��ا والمتفاعلة معها 

بالتال��ي. ينطل��ق، إذاً، من كون الأمم تخت��ص بصناعات، بعدد منها، 

على حس��اب غيرها، م��ا يجعلها تتمايز وتتفاضل ف��ي ما بينها، وهو 

ما يجمعه في اللفظ »محاس��ن الأمم«: »إن كلَّ أمةٍ وقرنٍ، وكلَّ جيل 



29

وبني أب وجدتهم قد برعوا في الصناعات، وفضلوا الناس في البيان، 

أو فاقوهم في الآداب، وفي تأسيس المُلك، وفي البصر بالحرب؛ فإنك 

رهم  لا تجده��م في الغاية وفي أقصى النهاية، إلا أن يكون الله قد س��خَّ

لذلك المعنى بالأسباب، وقصرَهم عليه بالعلل التي تقُابل تلك الأمور، 

وتصَل��ح لتلك المعاني؛ لأن من كان منقس��م الهوى، مش��ترك الرأي، 

ومتش��عب النفس، غير موفر على ذلك الش��يء ولا مهيأ له، لم يحذق 

من تلك الأش��ياء ش��يئاً بأس��ره، ولم يبلغ فيه غايته، كأهل الصين في 

الصناع��ات، واليونانيي��ن في الحِكَم والآداب، والع��رب فيما نحن فيه 

ذاكروه في موضعه، وآل ساس��ان في المُلك، والأتراك في الحروب. 

ألا ت��رى أن اليونانيين، الذين نظروا في العل��ل، لم يكونوا تجاراً ولا 

صناعاً بأكفهم« )م. ن. ص 1، 67(. 

ه��ذا التعالق بين النس��ب والقبيلة والقوم والأم��ة والصناعة يحيله 

الجاحظ على سبب إلهي، واجداً أن توزع المناقب والحذاقة على الأمم 

يع��ود إلى عللٍ أوجدَه��ا الله فيهم، ودون غيرهم، بدلي��ل أن هذا القوم 

برع��وا ف��ي هذا الفن من دون غيره، مث��ل اليونانيين الذين برعوا في 

الفلس��فة، لا ف��ي التجارة ولا ف��ي الصنع اليدوي. وهو ما يفس��ر، في 

م لنا لوحة واسعة  حسابه، اشتهارَ أمة بصناعة دون أخرى، وهو ما يقُدِّ

عما كانت عليه حس��ابات الصن��ع بين الأمم: الصينيون معروفون في 

الصناعات )اليدوية(، واليونانيون في الفلس��فة والآداب، والفرس في 

المُلك، والأتراك في الحروب. 

كما توقف الجاحظ عند أحوال الصناعات في صورة أكثر تحديداً، 



30

مث��ل حديثه عن اليونانيين: »كان��وا أصحاب حكمة، ولم يكونوا فعََلة؛ 

رون الآلة، ويخرطون الأداة، ويصوغون المُثلُ ولا يحس��نون  يصُ��وِّ

ونها، ويرغبون في العلم ويرغبون  العمل بها، ويشيرون إليها ولا يمسُّ

عن العمل« )م. ن. ص 69(. كما يتحدث عن صناعات الصين: »هم 

أصحاب الس��بك والصباغة، والإفراغ والإذاب��ة والأصباغ العجيبة، 

وأصحاب الخرط والنحت والتصوير، والنس��خ والخط، ورفق الكف 

في كل شيء يتولونه ويعانونه، وإن اختلف جوهره، وتباينت صنعته، 

وتفاوت ثمنه« )الصفحة نفسها(. 

ما يعرض��ه الجاحظ عن الصينيي��ن واليونانيين لاف��تٌ للغاية، إذ 

يقي��م تعارضاً تاماً بي��ن هاتين الأمتين، فيخص الصن��ع اليدوي، مثل 

إنت��اج الخط��وط والصباغة والنح��ت وغيره��ا، بالصينيين، والصنع 

التص��وري، مثل فك��رة التمثال، لا صنع��ه، أو فك��رة الأداة العاملة، 

لا إنتاجها، باليونانيين. وما يس��توقف ال��دارس، في هذه الأقوال، هو 

الوق��وف، لا على اعتق��ادات الجاحظ وأهل زمانه الت��ي ينقلها، وإنما 

أيضاً على ما راج في أس��واق البصرة وبغداد وغيرها من صناعات 

متميزة، معروفة على أنها من صنيع هذا القوم أو ذاك )12(. ولكن ماذا 

عن صناعات العرب أنفسهم؟ 

يعَ��رض الجاحظ لأحوال العرب في معرض التفاضل بينهم وبين 

اليونانيي��ن، وه��و جم��عٌ غير مفاجئ أب��داً، إذ إن الجاح��ظ ينظر إلى 

العرب على أنهم أقرب، واقعاً، من اليونانيين منهم إلى الصينيين. فهم 

أبع��د من الصينيي��ن، إذ لم يكونوا مثلهم »فعََلةَ«، ع��دا أنهم لم يكونوا 



31

تج��اراً ولا صناع��اً، ولا أطباءً ولا حُسّ��اباً، ولا أصح��اب فلاحة أو 

زرع، ولا أصحاب جمع وكس��ب، ولا أصحاب احتكار. وهم أقرب، 

بالتال��ي، إلى اليونانيين، إذ اختصوا ب��الآداب، و»وجهوا قواهم لقول 

الش��عر وبلاغة المنطق، وتش��قيق الكلام وتصاريف الكلام، بعد قيافة 

الأثر وحفظ النسب، والاهتداء بالنجوم، والاستدلال بالآفاق، وتعرف 

الأنواء، والبصر بالخيل والسال�ح وآلة الحرب، والحفظ لكل مسموع 

والاعتبار بكل محس��وس، وإحكام ش��أن المثالب والمناقب، بلغوا في 

ذل��ك الغاية، وج��ازوا كل أمنية. وببعض هذه العلل صارت نفوس��هم 

أكب��ر، وهممهم أرفع من جميع الأمم وأفخر، ولأيامهم أحفظ وأذكر« 

)م. ن. ص 69 – 70(. 

يمك��ن التحقق، في هذا الكلام، من أن الجاحظ لم يخصص العرب 

بصناع��ات يدوية لافتة، إلا في صناعة الس��يوف. كما ميَّزَ كذلك بين 

المسلمين وأهل الكتاب والروم، فجعل هؤلاء يمتازون بحذاقة قوية في 

الصناعات اليدوية المختلفة، وهو ما يرَِدُ خصوصاً في رسالة الجاحظ 

»الرد على النصارى«. ففي هذه الرس��الة يفيد الجاحظ أن النصارى 

والروم لا يعرفون الحكمة ولا البيان، بل »حكمة الكف« وحسب، بما 

فيها »من الخرط والنجر والتصوير، وحياكة البزيون )أي: السندس، 

أو رقي��ق الديباج(«، مقيماً التفريق بينهم وبي��ن اليونانيين، داعياً إلى 

عدم الخلط بينهم، مثلما يفعل العوام. ويفيد كذلك، في هذه الرسالة، أن 

منهم من عمل في دواوين السال�طين )منذ العهد الأموي، في الش��ام، 

كم��ا في مصر، عند الأقباط، كما هو معروف(، أو فرَاش��ين للملوك، 



32

وأطب��اء للأش��راف، وعطارين وصيارف��ة وغير ذل��ك. كما يتحدث 

ع��ن بعض المهن التي أجاد فيها اليه��ود، مثل مهنة الصباغ والحجام 

والقصاب وغيرها. 

يمك��ن التحقق، في كتابات الجاح��ظ، إذاً، من ورود معلومات تفيد 

ع��ن أحوال بعض الصناع��ات، وعن صلات بعض الأق��وام بها، أو 

ع��ن اعتقادات أهل زمانه بهذه الصناع��ات والأقوام؛ وهي معلومات 

م��ا لبثت أن تأكدت ف��ي »توثيق« عدد من منتجات الفن الإسال�مي، 

التي كش��فتْ عن عمليات التداخل والتش��ارك التي أدت إليها التجربة 

الإسال�مية، س��واء في العراق أو في الش��ام أو في مص��ر وغيرها، 

والت��ي جمعت التراثات المحلية )الرافدينية، الفارس��ية، البيزنطية...( 

في توليفة جديدة أملتْها اش��تراطات العقيدة الناش��ئة، من جهة، وطلبُ 

التميز في العيش الناعم والرغيد، من جهة ثانية. 

توليفات حسنة وجديدة، يتداخل فيها النفيس من المواد مع العجيب 

ف��ي الصن��ع، وهو ما يجَمعه الجاحظ في قول واح��د يظُهر فيه انبهارَ 

الدمش��قيين بالتوصلات الفنية الجديدة المتحققة، إذ يحارون في نس��بة 

هذا الصنيع المدهش، وإلى أي عوامل: وقول الدمش��قيين: »ما تأملنا 

قط تأليف مسجدنا، وتركيب محرابنا وقبة مصلانا إلا أثار لنا التأمل، 

واس��تخرج لنا التفرس، غرائبَ حس��ن لم نعرفها، وعجائب صنعةٍ لم 

نقف عليها. وما ندري أجواهرُ مقطعاتهِ أكرمُ في الجواهر، أم تنضيد 

أجزائه في تنضيد الأجزاء؟«.



33

عبد القاهر الجرجاني: الحُسن في الخطاب 

ل��م يعَُ��دْ الخطاب الس��اري عن الفن الإسال�مي، إذاً، إل��ى ما قاله 

الجاحظ، ولا إلى ما قالته مصادر عربية في متونها الفلس��فية )نظرية 

»المحاكاة« ذات الأس��اس الإغريق��ي(، أو الكلامية )»صفات الله«(، 

أو التاريخي��ة )تقاليد البلاط(، أو الاقتصادية )كُتب الحس��بة وغيرها( 

أو الاجتماعية )»الظرفاء«، كُتب الهدايا والتحف وغيرها( وغيرها. 

ه��ذا ما يمكن تناول��ه بالعودة إلى ما قاله عبد القاهر الجرجاني في 

كتابيَه: »دلائل الإعجاز« )13( و»أسرار البلاغة« )14(. ما يثير الانتباه، 

بداي��ة، ه��و أن الجرجاني يوُلي الصور والنقوش والنس��ج والصباغة 

وخلافها من الصناعات عناية متأنية ولو مقتضبة، ويس��تعين بها كحد 

وصف��ي ومعياري لمقارب��ة أجناس الأدب. ففي غي��ر مجال، يتحدث 

الجرجان��ي عن كون دارس��ي الأدب »اس��تعاروا« النس��ج والوش��ي 

والنقش والصباغة لنفسِ ما اس��تعاروا ل��ه »النظم«، أي يجَعل – بعد 

سابقيه، على ما يؤكد – الصناعات أساساً لتبين قانون »النظم«، الذي 

تقوم عليه فكرته النقدية في الأدب وإعجاز القرآن. 

ه��ي مقابلة بين الأدب والفن نجدها عن��د أكثر من ناقد أدبي قديم، 

مث��ل القاضي الجرجاني: »الكلام أصوات محلها من الأس��ماع محل 

النواظ��ر من الأبصار« )في »الوس��اطة بي��ن المتنبي وخصومه«(؛ 

أو عن��د ح��ازم القرطاجن��ي: »)...( المس��موعات الت��ي تج��ري من 

الس��مع مجرى المتلون��ات من البصر«؛ أو عند ابن س��نان الخفاجي: 



34

»إن الح��روف التي هي أص��وات تجري من الس��مع مجرى الألوان 

من البصر« )في »س��ر الفصاحة«(، إل��ى غير ذلك من الأقوال التي 

تظُهر وجود تعالقات نسقية بين أنواع الأدب والفن، ما يتصل بعملها، 

وبنسبتها إلى حسابات عليا، جمالية ودينية وغيرها. 

بهُ  يقول الجاحظ عن الش��عر إن��ه »جنس من التصوي��ر«، ما يقرِّ

م��ن الفكر الإغريقي قي حديثه عن »المحاكاة« )mimésis(، أس��اس 

نظرِهم الجمالي. وهو ما يفيض في الكلام عنه فيلسوف مثل الفارابي 

ف��ي حديثه ع��ن »الأقاوي��ل الش��عرية« بوصفها م��ن »المحاكيات« 

وغيره��ا. وهي أقوال تقيم تقابلات بين أنواع من الإبداعات المختلفة، 

ما يتعدى المقارنات العملية أو الوصفية ليبلغ مس��ائل في فلس��فة الفن 

في صورة مؤكدة. 

هذا ما اجتمعَ في أعمال ابن البواب، على سبيل المثال، بين الخط 

والهندس��ة، أو بين الموس��يقى والخط عند »إخوان الصفاء...«، أو ما 

ظه��رَ من علاقات بين الص��ورة والأدب في مخطوطات مختلفة، من 

»كليلة ودمنة« حتى »المقامات«. 

ما يس��توقف عند الجرجاني هو إقامة التش��بيه بين الوشي والنقش 

من جه��ة، والرياض من جه��ة ثانية: »كذلك إذا نظرتَ إلى الوش��ي 

منش��وراً وتطلبت لحسنه ونقشه واختلاف الأصباغ فيه شبهاً حضرك 

ذك��ر الروض ممط��وراً مفتراً عن أزهاره، مبتس��ماً عن أنواره« )م. 

ن. ص 158(. وهو ما يستعيدُه في الحديث عن »شبيه النقش والوشي 



35

في الحلل بأنواع الرياض«... التش��بيه مدهش، اتَّبعَه لاحقاً غير كاتب 

ودارس، حت��ى إن البعض لم يتأخر عن ذكر الروض، بل الفردوس، 

وجعلهَ أس��اس مش��ابهةٍ مع المش��هد الذي عاد ويعود إلي��ه غير فنان 

إسلامي في نتاجات فنية مختلفة على الجدران أو السجاد. 

إلا أن الأمي��ز ف��ي اش��تغال الجرجان��ي البلاغي هو أن��ه عاد إلى 

صنوف الفن الإسال�مي لكي يدرس بواس��طتها فنون القول: »إنه نظم 

يعُتبر فيه حال المنظوم بعضه مع بعض، وإنه نظير الصياغة والتحبير 

والتفوي��ف )15( والنقش وكل ما يقصد به التصوير« )م. س، ص 41(. 

ما اس��توقفَ الجرجاني هو أن الفن كتابةٌ بدوره، إذ يتخذ شكلاً تتابعياً، 

شكلاً »نظَْمياً«، مثل الخط. ويفيد، في ذلك، أن الكلام اتخذَ، لاندراجه 

ف��وق حوامل مادية للكتابة، م��ا يقوم عليه الصنع الفن��ي فوق حوامله 

الخصوصي��ة. فم��ا يراعيه في النظم هو »س��بيلهُ في ض��مِّ بعضه إلى 

بعض«؛ وهو س��بيلٌ يجده متحققاً ف��ي كل نوع »يقُصد به التصوير«. 

أوََصلَ الجرجاني بذلك إلى ما يتعيَّن شكلياً أو جمالياً بين الضربين؟ 

ي��درس الجرجان��ي حالَ المنظوم بعضه مع بع��ض، بحكمِ تجاورِ 

ال��كلام وتتابعِه، متوقفاً عند تفرقه، أي انقس��امه إلى أجزاء وعلامات 

وكلم��ات، مثل »لآلئ« منثورة )حس��ب تش��بيهه(، كم��ا يتوقف عند 

عِه��ا، حي��ث إن الناظم »لا يبَغي أكثر م��ن أن يمنعَها )أي اللآلئ(  تجمُّ

التفرقُ«، بعد أن »خرطَها في سلك«. وهو جمعٌ قلما نجده عند غيره، 

فضلاً عن أنه يتحدث عن »الأصباغ«، و»التفويف« )وهي تعني، في 

ما تعنيه، طريقة في التلوين(، و»الهيئة«، و»الصورة«، و»مقادير« 



36

الأصباغ و»مزجها«، وغيرها الكثير مما يندرج في مصنوعات الفن 

المادي والبصري. 

هك��ذا جعل من علاق��ات الألف��اظ بعضها ببعض ش��بهاً بعلاقات 

الأصب��اغ بعضها ببعض: »إنما س��بيل هذه المعاني س��بيل الأصباغ 

الت��ي تعُمل منها الصور والنقوش، فكما أنك ترى الرجل قد تهدى في 

الأصب��اغ، التي عمل منها الصورة والنقش في ثوبه الذي نس��ج، إلى 

ض��رب من التخير والتدبر في أنفس الصباغ وفي مواقعها ومقاديرها 

وكيفية مزجه لها وترتيبه إياها إلى ما لم يتعدَ إليه صاحبه، فجاء نقشه 

من أجل ذلك أعجب، وصورته أغرب. كذلك حال الش��اعر والشاعر 

ف��ي توخيهما معاني النحو ووجوهه التي علمت أنها محصول النظم« 

)م. ن. ص 70(. ومن يطلب التدقيق في أقوال الجرجاني، يتحقق من 

أن��ه يع��رف العمليات الفنية ع��ن قرب، وما تقوم علي��ه من خيارات، 

ولاس��يما ف��ي حديثه ع��ن »ضربٍ م��ن التخي��ر والتدب��ر«، أي إلى 

الخاف��ي من القرارات والعمليات التي يقُدم عليه الصانع الفنان. فهناك 

« كذلك  »تخي��ر« بين جملة من المتيحات والممكن��ات، وهناك »تدبرٌّ

أي م��ا يجُريه الصانع من حلولٍ أثناء قيام العملية نفس��ها. هكذا يتكلم 

ع��ن »أنفس الأصباغ«، ثم عن »مواقعـها«، و»مقاديرها«، و»كيفية 

مزجه��ا«، و»ترتيبه إياها«... وهي عمليات متتابعة لما يجريه الفنان 

من خيارات وطرقِ عملٍ، أي ما يجعل هذا الفنان »يهَتدي« إلى غير 

م��ا اهت��دى، أو ما حص��لَ لصاحبه، بحيث »جاء نقشُ��ه من أجل ذلك 

أعجبَ، وصورتهُ أغرب«. 



37

د الجرجان��ي، إذاً، العمليات الفنية المتعاقب��ة، كما ينتهي أيضاً  يع��دِّ

إل��ى تبين مؤداها، فيميز بين الجيد والأجود، بين ما يتحقق حس��نهُ من 

»الوف��رة«، وما يتحقق م��ن »القوة المركزة«: »واعل��مْ أن من الكلام 

م��ا أنتَ ترى المزيَّة في نظمه والحس��ن، كالأجزاء من الصبغ تتلاحق 

وينض��مُّ بعضُها إل��ى بعض، حتى تكَثر في العين، فأن��تَ لذلك لا تكُبر 

ةِ المنة  شأنَ صاحبه، ولا تقَضي له بالحذق والأستاذية وسعةِ الذرع وشدَّ

)أي القوة(، حتى تس��توفي القطعة )...(. ومنه ما أنتَ ترى الحسن يجَم 

عليكَ منه دفعة، ويأتيك منه ما يملأ العين غرابة« )م. ن. ص 70(.. 

تط��رق الجرجاني، في ثنايا كتابيَ��ه المذكورَين، إلى عمليات الفن 

على أنها عمليات »نظَْم«، مثل الكلام. كما أشار إلى عدد من الأجناس 

الفنية المعروفة في زمنه )النسيج والوشي والنقش وخلافها(، وتوصلَ 

أيضاً إلى الحديث عن فن »تنزيهي«، أي ممتنعٍ عن التشبيه والمحاكاة، 

إذ يق��ول: »كمن نضدَ )أي جمع( أش��ياءً بعضها على بعض، لا يريد 

ه ذلك أن تجيءَ له منه هيئةً أو صورة، بل ليس إّال أن تكون  في نضدِّ

مجموع��ةً ف��ي رأي العي��ن« )م. ن. ص 76(؛ وه��و، عل��ى ما يمكن 

التبين، تعريفٌ بس��يط ولكن شديد التعيين: الامتناع عن فن »تجيء له 

منه هيئة أو صورة«.

ب��ل يبلغ الأمر بالجرجاني حداً أعلى، لا نعلم أن أحداً س��بقه إليه، 

نم الحس��ن والنَّظْم الحس��ن: »فقد عرفتَ  وه��و إجراء مقابلة بين الصَّ

قضي��ة الأصنام وما علي��ه أصحابهُا من الافتتان به��ا والإعظام لها، 

كذلك حكمُ الشعر فيما يصنعه من الصور، ويشكلهُ من البدع، وبوقعُه 



38

ف��ي النفوس من المعاني، الت��ي يتوهم بها الجامد الصامت في صورة 

الحي الناطق، والموات الأخرس في قضية الفصيح المعرب، والمبين 

الممي��ز والمع��دوم والمفقود في حك��م الموجود المُش��اهدَ )...(، حتى 

يكسب الدني رفعة، والغامض نباهة« )م. س. ص 310(.

لا يكتم��ل هذا الكلام من دون ذكر ش��اهد آخر م��ن الكتاب عينه، 

»أس��رار البلاغ��ة«، إذ يمك��ن الانتب��اه إل��ى أن الجرجان��ي يعام��ل 

المصنوعات العجيبة بلغة، بألفاظ اصطلاحية، ونسق تأليفي غير بعيد 

عم��ا تعرفه العربية اليوم في تعاملها مع م��واد الفن الحديث، كما في 

هذا القول: »إن من الكلام ما هو كما هو ش��ريفٌ في جوهره كالذهب 

الإبري��ز، الذي تختلف عليه الصور، وتتعاقب عليه الصياغات، وجلُّ 

المعول في ش��رفه عل��ى ذاته، وإن كان التصوير ق��د يزيد في قيمته، 

ويرف��ع في قدره. ومن��ه ما هو كالمصنوع��ات العجيبة من مواد غير 

ش��ريفة، فلها – ما دامت الص��ورة محفوظة عليها ل��م تنتقض، وأثر 

الصنع��ة باقياً معها لم يبط��ل – قيمة تغلو ومنزلة تعلو، وللرغبة إليها 

انصب��اب، وللنفوس بها إعجاب، حتى إذا خانت الأيام فيها أصحابها، 

وضامت الحادثات أربابها، وفجعتهم فيها بما يس��لب حسنها المكتسب 

بالصنع��ة، وجمالها المس��تفاد من طريق العرض، فل��م يبقَ إلا المادة 

العارية من التصوير، والطينة الخالية من التش��كيل، س��قطت قيمتها، 

وانحطت رتبتها، وعادت الرغبات التي كانت فيها زهداً، وأوس��عتها 

عيون كانت تطمح إليها إعراضاً دونها وصداً، وصارت كمن أحظاه 

الجد بغير فضل كان يرجع إليه في نفسه« )م. ن. ص 40 – 41(.



39

»إخوان الصفاء...«: منظومة الفنون 

بَ، وقارنَ بين فنون مختلفة تجمعُها النظرية  جمعَ الجرجاني، وقرَّ

الجمالي��ة، اليوم، ف��ي متنها النظري والعملي. وهو م��ا لم يبلغ التبلورَ 

النظري بل التصنيفي الذي يمكن إيجاده في هذه الوقفة الثالثة والأخيرة، 

في الحديث عما نس��ميه اليوم بمنظومة الفنون، أي كيف تندرج الفنون 

بعضه��ا م��ع بعض في تراتبية )أو في »تصني��ف«، كما قالت التآليف 

العربي��ة القديمة( ذات أس��س دينية أو فلس��فية أو فني��ة أو غيرها. هذا 

ما درسَ��ه الغزالي واب��ن خلدون، وهو ما بلغَ ح��داً عالياً في التعريف 

والتصنيف مع إخوان الصفاء في حديثهم عن الصناعات )16(. 

ينطلق »الإخوان« من خمسة معايير يجُْرون على أساسها ترتيب 

المصنوعات البش��رية، وهي معايير اتخذوها عم��اداً لهم، ملاحظين 

م��ا تقوم عليه كل صناع��ة. فالصنائع »يتفاض��ل بعضها على بعض 

م��ن عدة وجوه«: أحده��ا من جهة الهيولى التي ه��ي الموضوع فيها 

)مثل صناعة الصاغة والعطارين(؛ ومنها من جهة مصنوعاتها )مثل 

صانع��ي آلات الرصد(؛ ومنها من جهة الحاج��ة الضرورية الداعية 

إل��ى اتخاذه��ا )وهي ثلاثة في حس��ابهم: الحياكة والحراث��ة والبناء(؛ 

ومنه��ا من جهة منفعة العم��وم )مثل صناعة الحمامين والكناس��ين(؛ 

ومنها من جهة الصناعة نفسها )مثل صناعة المشعبذين والمصورين 

والموسيقيين(. وهي تصنيفات تحتاج إلى تبيان وإيضاح. 

ينص��رف »الإخوان« إلى تصني��ف الصناعات وفق عدة معايير، 



40

منها، بل أولها: تصنيفها حسب »موضوعها«: هناك صناعات تستند 

إل��ى الماء في مادتها )مثل صناعة الملاحين والس��قائين والروائين(، 

ويس��تند غيره��ا إل��ى التراب )مث��ل صناعة حف��ار الآب��ار والأنهار 

والقن��ي(، أو إلى النار )مثل النفاطين والوقاّدين والمش��علين(، أو إلى 

الهواء )مثل الزمّارين والبوّاقين والنفاّخين(. ثم يعمد »الإخوان« إلى 

جمع عنصرَين من العناصر الأربعة مدخلاً للتصنيف، مثل صناعات 

الم��اء والتراب )عند الفخّارين والغضّارين والقدوريين(؛ أو ينطلقون 

م��ن م��واد مختلفة، مثل اعتماد أحدِ الأجس��ام المعدني��ة في صناعات 

الحدّادي��ن والصفاّرين والرصّاصين؛ أو أصول النبات من الأش��جار 

والقضبان والأوراق في صناعات النجَارين والخوَاصين والبوَارين؛ 

أو على لحِاء النبات في صناعات الكتاّنيين ومن يعمل القنَِّب والكاغد؛ 

أو على ورق الأشجار وحبِّ النبات في صناعات الدقاّقين والرزّازين 

والنوّائين وغيرها الكثير. 

ه��ذا الترتي��ب إحصائ��ي لا يفيد الكثي��ر عن أح��وال الصناعات، 

طالما أنه يعتمد على المادة أساس��اً للتصنيف، بخلاف أسس التصنيف 

الأخ��رى. ومنه��ا النظرُ إل��ى الصناعات بحس��ب الحاج��ة إليها، في 

مس��عى تكويني )أناس��ي في لغة اليوم(، مثل الحديث عن الصناعات 

»في القصد الأول«، على ما يقولون، وتش��ير إلى احتياجات الإنسان 

الأول��ى، ويعيِّنونها في ثلاثة: الحراث��ة والحياكة والبناء. وتعتبر، في 

حس��ابهم، أعلى الصناعات، وقائمةً بنفس��ها، إذا ج��از القول، ذلك أن 

»سائرها )من الصناعات( فتابعة وخادمة ومتممة«. 



41

أم��ا معايي��ر التصني��ف الأخ��رى، فإنها توف��ر نظ��راً مختلفاً إلى 

الصناع��ات البش��رية؛ وهو نظ��رٌ يرى إلى المصنوعات نفس��ها، في 

ناّع فيها، وفي احتياج الإنس��ان إليها. يتحدث  م��ا يقوم علي��ه جهد الصُّ

»الإخ��وان« ع��ن معيارَي��ن اثنيَن يقعان في أس��اس عملي��ة الصنع، 

ويجعلان منها أساس��اً لـ»التفاضل«؛ وهما معياران يتطلبان قدراً من 

الدرس والجلاء، ذلك أن »الرس��ائل« لا تش��رح كفاي��ةً المقصودَ من 

تمييز الصناعات »من جهة الصناعة«، و»من جهة المصنوعات«. 

يمك��ن الق��ول، إن هناك صناع��ات تمتاز عن غيره��ا بأن أحوال 

ن��ع فيه��ا تبدلُ من حال المادة التي تعَم��ل عليها، فيأتي المصنوع  الصُّ

مختلفاً في صورته عما كان عليه في هيولاه، ويوفرُ صنعُه كذلك قيمة 

تبادلي��ة أكبر مم��ا كان عليه في حالته الأول��ى. ويمكن التأكد من ذلك 

في مصنوعات الاس��طرلابات: »فإن قطعةً من الصفر قيمتها خمس��ة 

دراهم، إذا عُمِل منها اس��طرلاب يس��اوي مئة درهم، فإن تلك القيمة 

ليست للهيولى، ولكن لتلك الصورة التي جُعِلتَ فيها«. 

يمكن الق��ول كذلك، إن هناك صناعات تمت��از عن غيرها، لا في 

موادها، ولا في تحولها إلى مصنوعات ذات قيمة صنعية وتبادلية، ولا 

في الاحتياج إليها أو الانتفاع منها، وإنما في صناعتها نفسها. ذلك أنها 

صناعة »حاذقة« مثل صناعة المشعبذين والمصورين والموسيقيين. 

فم��ا »الح��ذق« الذي يتحدثون عنه؟ ما يجمع بي��ن الصناعات الثلاث 

االمذكورة في »الرسائل«؟ 



42

وج��ب الإيضاح، بداي��ة، أن »الإخوان« لا يخص��ون الصناعات 
الثال�ث المذك��ورة وحدها بهذه المرتبة، لكنها الوحيدة التي يش��يرون 
إليها بأمثلة وإيضاحات. فالش��عبذة »ليست شيئاً سوى سرعة الحركة 
وإخفاء الأسباب التي يعملها الصانع فيها؛ حتى إنه، مع ضحك السفهاء 
منه��ا، يتعجب العقلاء أيضاً من حذق صانعها«. وهذا ما يقولونه عن 
صناع��ة المصورين كذلك: فه��ي صناعة لا تع��دو كونها »محاكاة« 
ليس إلا، لصور المصنوعات الطبيعية أو البش��رية أو النفس��انية، إلا 
أنه��م يتقنونها إتقاناً جيداً، و»يبلغ م��ن حذقهم فيها أن تصَرفَ أبصار 
الناظرين إليها عن النظر إلى الموجودات أنفسها، بالتعجب من حسنها 
ورون��ق منظره��ا«. يمكن التحقق، إذاً، من ك��ون »الحذق« هو وجه 
التفاض��ل الذي تفوز بها هذه الصناعات عن غيرها؛ ويبلغ هذا الحذق 
مبال��غ عالية، لنا أن نراها في قلة المواد الت��ي تحتاجها أحياناً، أو في 
تعويله��ا على هيولى غير مادية، مثل الموس��يقى، أو في القدرة على 

الصنع والمحاكاة. 

يسُتحس��ن الانتباه، أخيراً، إلى تفاضل آخر، يقُيمه »الإخوان« بين 
الصناع��ات، ويقوم على مراجعتها على أس��اس من ضرورتها أم لا: 
هن��اك، من جهة، صناعات أتتْ بالقص��د الأول، أي دعتْ الضرورة 
إليها، وأخرى جلبتْ منفعة عامة، أو تميزتْ بصنيعها اللافت؛ وهناك، 
م��ن جهة ثانية، صناعات لا تدع��و الحاجةُ إليها أبداً، بل هي »عديمة 
النفع« تماماً، وهي »صناعات الزينة والجمال«، التي تحظى بمقادير 

عالية من الحذق والتوفُّق. فما هي؟ 

لا نج��د ف��ي »الرس��ائل« تعريف��اً وافي��اً ع��ن »صناع��ة الزين��ة 



43

والجمال«، س��وى القول إنها تخالف غيرها من الصناعات »النافعة« 

و»الضروري��ة«، والإش��ارة إل��ى بع��ض صناعاتها: »أم��ا صناعة 

الزينة والجمال فهي كصناع��ة الديباج والحرير وصناعة العطر وما 

ش��اكلهَا«. المعلوم��ات مقتضبة، على الرغم م��ن توافر عناصر دالة 

فيها. هي، إذاً، مصنوعات نفيس��ة ومتصلة بتحس��ين الهيئة المظهرية 

والتأنق الشخصي، مما يقع في »الجمال المزيد«... 

كما تحفل »الرس��ائل« بمعلومات ثمينة متفرقة عن جوانب كثيرة 

مم��ا هو علي��ه الفن ف��ي إنجازاته المادي��ة والبصري��ة، فأكتفي بذكر 

بعضها، مثل هذا الخبر: »يحُكى أن رجلاً، في بعض المواضع، عملَ 

ص��وراً وتماثيل مصورة بأصباغ صافية وألوان حس��نة براقة، وكان 

بون من حس��نها ورونقها، ولكن كان في الصنعة  الناظرون إليها يتعجَّ

نق��صٌ حت��ى مرَّ بها صانعٌ ف��ارهٌ حاذقٌ، فتأملهَا فاس��تزرى بها وأخذ 

فحم��ة من الطريق ومثل بجان��ب تلك التصاوير صورةَ رجل زنجي، 

كأنه يش��ير بيديه إلى الناظرين. فانصرفتْ أبصار الناظرين بعد ذلك 

ع��ن النظر إلى تلك التصاوير والأصب��اغ، بالنظر إليه والتعجب من 

عجيب صنعتهِ وحسنِ إشارته وهيئةِ حركته«. 

كما أجد في متن »الرس��ائل« ما يدلُّ على عمل المصورين لجهة 

الأصباغ نفس��ها، فأكتفي بذكر التعريف التالي: »من أمثال ذلك أيضاً 

أصباغ المصورين، فإنها مختلفة الألوان، متضادة الش��عاع، كالسواد 

والبياض والحمرة والخضرة والصفرة، وما شاكلهَا من سائر الألوان: 

فمتى وُضعت هذه الأصباغ بعضها من بعض على النسبة، كانت تلك 



44

التصاوي��ر براقةً حس��نةً تلمع، ومتى كان وضعُها على غير النس��بة، 

كانت مظلمةً كدرةً غير حسنة«. 

كما يمكن التنبه في متن »الرسائل« إلى ما يشير إلى »الأطراف« 

الثلاث��ة في العملية الفنية، وهم: الصان��ع والبائع والمقتني: »واعلمْ يا 

أخ��ي أن الناس كلهم صناع وتجار أغنياء وفقراء، فالصناع هم الذين 

يعَملون بأبدانهم وأدواتهم في مصنوعاتهم الصورَ والنقوشَ والأصباغ 

والأشكال، وغرضُهم طلبُ العوض عن مصنوعاتهم، لصلاح معيشة 

الحياة الدنيا. والتجار هم الذين يتبايعون بالأخذ والإعطاء، وغرضُهم 

طلبُ الزيادة فيما يأخذونه على ما يعطون. والأغنياء هم الذين يملكون 

هذه الأجس��ام المصنوعة الطبيعية والصناعية، وغرضُهم في جمعها 

وحفظها مخافة الفقر«.

تاريخ الفن الإسلامي: مهمة مفتوحة 

يعت��رف أولغ غراب��ار )Oleg Grabar(، في أح��د كتبه الأخيرة، 

بأن كتابة »تاريخ« للفن الإسال�مي لا تزال »مهمة مس��تحيلة« )17(؛ 

ويفي��د أيض��اً أن إحدى دور النش��ر العالمية قررتْ، ف��ي حينه، كتابة 

م��ادة تعريفية بالفن الإسال�مي ولكن م��ن دون تاريخه. هذا ما يطرح 

السؤال: لماذا ما يصحُّ في كثير من الفنون في العالم لا يصح في الفن 

الإسلامي؟ ويزيد من جدوى هذا السؤال أن من يطرحُه يعُدُّ من كبار 

دارس��يه. هناك مشكلة أكيدة، إذاً، وتتعدى مجهودات باحث أو مؤرخ 

وآخر. لماذا؟ 



45

ذل��ك أن كتابة التاريخ لا تحتاج إلى الم��واد الأثرية وحدها، وإنما 

إلى النصوص، كما سبق أن قلتُ، وهو ما لم يحصل في سابق الدرس 

في الخطاب عن الفن الإسلامي، إلا في النادر. وهو ما حاولتُ الإبانة 

عليه ف��ي هذا المدخل، حيث اخترتُ ثلاثة أمثلة )الجاحظ، الجرجاني 

و»إخوان الصفاء«(، لا نجد ذكراً لها في هذه المدونة، فضلاً عن أنها 

)أي الأمثلة الثلاثة( تفيد في درس هذا الفن، بين عملياته وتقويمه. 

كانت للمنهج الآثاري نتائج ومنافع إيجابية في »قيد« الفن الإسلامي، 

م��ا تعين في عدة علوم، مث��ل: درس النق��وش )épigraphie(، ودرس 

 )épitaphe( ودرس كتابات القبور ،)paléographie( النصوص القديمة

وغيره��ا؛ وه��و ما ناس��بَ عم��لَ الجامعين ث��م الحافظي��ن )18(. وهي 

ممارس��ات علمية أفادَ منها بناءُ المجموعات الفنية، ثم بناء المتاحف: 

البناء المادي والبناء التعريفي. ولهذا أقول بأن مهمة كتابة تاريخ الفن 

الإسال�مي لا تزال مهمة مفتوحة، مطروحة على الدارسين، ولها أن 

تنبني على مصادر هذه الثقافة، الكتابية والاعتقادية والفلس��فية، فضلاً 

عن المادية منها.

أخل��ص، ختام��اً، إلى طرح الس��ؤال التالي: كيف يمك��ن التعامل 

م��ع ه��ذا الواقع »المح��رَّف« )إذا جاز القول( للفن الإسال�مي؟ وهو 

ب«  ما أصوغه في عدة أس��ئلة منه��ا: أللجماعات والبيئات التي »تغرَّ

عنه��ا فنهُ��ا )بالمعنى المادي(، أن تس��تعيده إذا م��ا كان »مغتصباً«؟ 

أله��ا أن تطال��بَ به، ببعضه على الأقل، ضم��ن الحملة العالمية، التي 

ترعاها اليونيس��كو، لإعادة الممتلكات الثقافية إلى مواطنها الأصلية؟ 



46

ل، خصوصاً وأن مواد  أم أن للدول المعنية أن تقبل بهذا الواقع المحوَّ

ه��ذا الفن محفوظة في متاحف العالم بصورة لائقة، وتندرج في فنون 

العالم؟ وماذا عن الدرس المناس��ب للفن الإسلامي؟ ألا يتوجب درسه 

وف��ق مص��ادره الكتابية، في أنواعها المختلف��ة؟ ألا تكون هذه المهمة 

مفتوحة للدارس��ين العرب والمس��لمين، قبل الغربيين الذين يصرفون 

مجه��ودات بين��ة في هذا ال��درس، وإن تنبني أحياناً على أس��س غير 

سليمة، أو لا تتوافر فيها دوماً شروط الفهم المناسب لمواد هذا الفن؟.



47

أللف��ن الإسال�مي علاقة لازم��ة بالوج��ود وبالمعاينة؟ أل��ه علاقة 

بالتاريخي، بالزمني؟ أم أن علاقاته تندرج في ما لا يتعين في زمن، أو 

وقائع، بل في مشاهدة ذات طبيعة أخرى؟ ما صلة الفن بالتالي بالذاكرة، 

بالأثر؟ أللفن صلة بجمالية التمثيل، وبجمالية الحضور بالتالي؟ 

هذا ما أريد عرضه وامتحان��ه انطلاقاً من مدونات عربية قديمة، 

س��واء في الشعر أو في النص الصوفي، أو في مواد الفن )البصري( 

المادي. فما يمكن القول؟

الذاكرة بين معاينة وقراءة

ل��و جرتْ العودة إلى معاني لفظ »ذاكرة«، في الفرنس��ية مثالاً لا 

الأساس اللغوي للفن الإسلامي 



48

حص��راً، وإلى أحد الكتب الأساس��ية الأخيرة في هذه المس��ألة، وهو 

كت��اب بول ريكور: »الذاك��رة، التاريخ، النس��يان« )19(، لوجدتُ هذا 

الكاتب ينطلق في درس الذاكرة من مقترحَين إغريقيَّين:

– واح��د أفلاطون��ي، يقول بالتمثيل الحضوري لش��يء غائب، ما 

يدعو إلى اشتمال الذاكرة بالخيال.

– وثانٍ أرس��طي، يقول بتمثيل ش��يء س��بق التقاط��ه، وحفظهُ أو 

اكتسابهُ، ما يجعل مسألة الصورة تندرج في التذكر. 

ما يجمع هذين الصنفين، هو تعويلهُما معاً على منظور »التمثيل«، 

رَ ما سبق، أو تخيُّلَ  الذي يعني – مهما تعددتْ أو تباينتْ دلالاته – تذكُّ

ما ه��و واقع خارج النظر، ولكن على أنه مم��ا يمكن التقاطهُ بصرياً، 

أي مما وقع أو يقع للعين، فتتعرفُ إليه أو تشبههُ بغيره. وهو ما يمكن 

جمعَ��ه في الكلام عن »وجودية الذاك��رة«؛ أي أنها تحتفظ بما هو في 

الوجود، مما عرفتْه وحفظتْه، ومما تقبلُ به وإن غاب عن ناظرها )20(، 

والذي لا يعدو كونه صيغة أخرى من الشبيه، من البدََل. 

هذا يعني أن الذاكرة تحفظ وتس��تعيد، تاماً أو ناقصاً، ما س��بقَ أن 

وق��عَ تحت عينيها، وأزُيحَ من أمامه��ا. وهذا يعني أنها تتمثل ما غاب 

عنه��ا، أي تتخيل��ه. إلا أن ما تتخيله ليس مع��دوم الوجود، بل هو من 

المعين الإنس��اني)21(. وما يجمع الصنفين يقوم على الحفظ نفس��ه، ما 

يجعل الذاكرة فعلاً إنس��انياً، موصولاً بالزمن، وما يجعل العلاقة بين 

الحاف��ظ والمحف��وظ متعينةً بالض��رورة في الوجود، ف��ي ما يصادفه 



49

الإنس��ان، ويقعُ له، ويحتفظُ به، أو يتخيلهُ بع��د فقدان أثره. وما يجمع 

الصنفين واقعاً هو الوجود نفسه، محلُّ الظهور، بما يتأتى منه، ويعود 

إليه. يمكن الخلوص، من هذا، إلى التشديد على التالي:

– الذاكرة إنس��انية، ومنها النس��يان، وتس��تجمع م��ا حُفظ – على 

نواقصه وأحواله وإسقاطاته – مما حدث في الزمن.

– الذاكرة قد تستعيد ما سبق أن احتفظتْ به، أو قد تتخيلهُ، أي تبني 

شيئاً من المعين الإنساني نفسه )22(. وماذا عن »الذاكرة« في العربية؟

رُه. والذِّكر أيضاً: الش��يء يجري على  كْر: الحفظُ للش��يء تذََكُّ »الذِّ

ر )...(  اللس��ان )...( يكون الذكرى بمعنى الذِّكر، ويكون بمعنى التذكُّ

)وهي( نقيض النسيان )...(. قال كعب بن زهير:

ومطافهُ لكَ ذُكْرةٌ وشُعوفُ« »أنََّى ألَمََّ بكَ الخيال يطَيفُ	

)...( الذكر ما ذكرتهَ بلس��انك وأظهرتهَ )...(. واس��تذكر الشيء: 

درسَ��ه للذِّكر. والاستذكار: الدراسة للحفظ. والتذكر: تذكرُ ما أنُسِيتهَ. 

وذكرتُ الش��يء بعد النس��يان وذكرتهُ بلساني وبقلبي، وتذكرته )...(. 

ك��ر: الصيت والثناء )...(. والذكْرُ: الكتاب الذي فيه تفصيلُ الدين  والذِّ

ووض��عُ الملل، وكلُّ كتاب من الأنبياء، عليهم السال�م، ذكر. والذكر: 

الصال�ة لله والدع��اء إليه والثناء عليه )...(. الذك��ر: الصلاة، والذكر 

قراءة القرآن، والذكر التسبيح، والذكر الدعاء، والذكر الشكرُ، والذكر 

الطاعة« )ذ ك ر: »لسان العرب«(.



50

إن العودة إلى الألفاظ الاشتقاقية والاستعمالات اللغوية والدلالات 

المختلفة للجذر: ذ ك ر، انطلاقاً من ثبت »لسان العرب«، تظُهر، في 

تتب��عٍ ومعاينةٍ كميَّتيَ��ن، كونها تتحدث عن فعل لغوي في مقام أول، لا 

ع��ن فع��ل بصري، وعن فعل داخلي – نفس��ي، لا وجودي – عياني. 

ه��ذا يبطل العلاقة بالزمن، الت��ي تقُيمها الذاكرة مع أثر حاصل وقابلٍ 

للمعاين��ة والتحققِ منه، أي الأثر المُس��تبَقى في حافظة الصور، بينما 

يقيم الذكر العربي علاقةً بالنص اللغوي، على أساس القراءة والتلاوة، 

بية من الله  ولأغراض تتعين في الش��كر والدعاء والثناء والمتعة التقرُّ

)بفعل ذكره(.

يعمد غير فيلس��وف إغريقي، مثل س��قراط وأرس��طو وغيرهما، 

إلى تش��بيه عمل الذاكرة بعمل الصانع على كتلة من ش��مع، أو بعمل 

��بهَ وغيرها من المعاينات –  المصور الزيتي في إنتاج الصورة – الشَّ

الأوصاف التي تحُيل على فنونٍ مادية الصنع، وتتصل بمبدأ المحاكاة. 

وه��و ما يمكن قلبهُ، أو اس��تعمالهُ في وجهة أخرى: م��ن الذاكرة إلى 

الفن. فقد يكون الفن شكلَ استعادةٍ أو تخيُّلٍ لما كان، أو لما كان بإمكانه 

أن يك��ون، ولما حدثَ أو لما يمكن تصدي��ق إمكان حدوثه: هذا يصح 

ف��ي الرواية، في اللوحة، في القصيدة وغيرها، ويجعل الفن موصولاً 

بالوج��ود العياني، أو التصديقي، كما س��بق الق��ول. وهو ما يتعين في 

وجه صلة أخرى جرى إس��قاطهُا أعلاه، وهو أن تعريف الذاكرة في 

صنفيَه يتعين في »التمثيل«، في عرض المحفوظ أو المتخيل. 

ينبن��ي هذا التفس��ير ويخفي في آن أس��اسَ قيامه، وهو أنه يس��تند 



51

إلى أس��اس ظهوري، عياني، صُوَري، للوج��ود، وللمحفوظ منه، أو 

المتخي��ل عنه. فالرَْض أو الظهور الفني��ان لا يكونان إلا ببناء صورة 

عن��ه: الفن تمثيل الوجود، أو »محاكاة الطبيعة«، مثلما قالت الفلس��فة 

الإغريقية، والفلس��فة الغربية تأسيس��اً عليها. وهو ما يمكن تناوله في 

مس��ألة، وهي ش��كل العمل الفني، أو ظهوره المادي، كش��كل متعين 

لعلاقة يطلب البحثُ تعيينهَا ودرسَها. 

لو ش��ئتُ اختص��ار طرقٍ في العرض، لا ف��ي التفكير، تصلُ بين 

الذاكرة والفضاء في نطاق الفن، وأساعد في درس للفن العربي القديم 

خصوصاً، لقلتُ بأن ما درستهُ في الفكر الإغريقي يتعين في المعاينة 

أساس��اً للذاك��رة، وأن الذاكرة تعتن��ي بالأثر أو بالمطب��وع، بوصفها 

إحساس��اً أو معرفة بشيء، فيما وجدت »الذكر« في العربية يحيل في 

غالب��ه على أفعالِ تلاوةٍ لغوية متكررة؛ و»التذكرَ« يحيل على معرفة 

م��ا لا يعُ��رف من خلال تأويل النص الديني. هذا ما يمكن رس��مه في 

حرك��ة واقعة على خط الزمن، حي��ث إن النص الإغريقي يتعامل مع 

الذاكرة بوصفها من الماضي )وهو ما يقوله س��قراط في هذه العبارة: 

»الذاك��رة )هي( م��ن الماضي«(، انطلاقاً من لحظ��ة الحاضر، التي 

تتحق��ق مما بق��ي أو مما انطبع فيها من أحداث وغيرها. إلا أن رس��م 

الذاكرة، في الكلام العربي، على خط الزمن يثير مشاكل تتطلب تبيناً 

ومعالج��ة: المؤمن، إذ يعود، إلى تلاوة القرآن، يس��تعيد كلاماً قديماً، 

س��ابقاً عل��ى لحظة حضوره ه��ذه؛ إلا أن الذهاب ف��ي اتجاه النص لا 

يفي��د في التعرف إلى الماضي )فهو غير ممكن إلا في حدود ما تتيحه 

القَّصَص وأخبار الس��الفين، ومنها ما ورد في القرآن نفس��ه(، بل في 



52

»الكشف« عما لا يعرفه المؤمن، أو »التجلي«، ولاسيما للمتصوف، 

أي ف��ي نوع من اس��تقبال المعرف��ة، التي هي محفوظة، س��ابقة، في 

»اللوح المحفوظ«، وفق العبارة القرآنية. 

إن مثل هذا الكلام يثير مشاكل عديدة في تحديد الماضي والحاضر، 

المعاينة والتلاوة، التمثيل والتمث��ل، الغياب والأثر، والمعرفة والفن. 

فمشهد الذاكرة، في النص الإغريقي، لا يعدو أن يكون مشهداً صُوَرياً، 

تمثيلياً، ش��بيهاً أو محاكياً للمشهد الفني نفسه؛ أي أن العلاقات لا تقوم 

على اس��تعارة مش��هد، أو صورة من مسارٍ، لفهم مس��ار آخر، وإنما 

تنُب��ئ عما هو أقوى وأعم��ق من ذلك بينهما، وه��ي علاقات الذاكرة 

بالفن. فالفن لا يعدو أن يكون تمثُّلاً لما يمثل أمام العين، أو تتذكرُه، أو 

تتخيلهُ، أو تسعى إلى استعادته. 

هذا ما يمكن الوقوف عليه في مس��ار تاريخ��ي طويل من الإنتاج 

الفن��ي الإغريق��ي، الرومان��ي، ثم الأوروب��ي فالغربي، وم��ا يجتمع 

في مس��ار الفن التش��بيهي، وفي مُنْقلَبَهِ التش��كيلي أيضاً، أي صورته 

الأخ��رى، الفن التجريدي )23(. وفق ه��ذا المعنى، يمكن الخلوص إلى 

القول، وإلى التأكيد منذ بداية هذا الفصل، بأن س��بيل الفن )الإغريقي، 

الأوروبي، الغربي( يندرج في مس��ار يعُيِّن الجمالية وفق منظور يقيم 

إنت��اج الفن تبع��اً لعلاقات بين الذاكرة والتعي��ن المكاني )أو الفضاء(، 

وهو ما يحيل ضمنياً إلى مسألة الحضور العياني على أنه معين الفن. 

وهو ما أطلب امتحانه في الس��ياق الإسلامي القديم، في ثلاثة ميادين: 

الفن )البصري( المادي، والنص الشعري، والنص الصوفي. 



53

الفصاحة أساساً للتحسين

»قفا نبكِ من ذكرى حبيب ومنزل...«: سبق لي أن استوقفني مطلع 

هذه القصيدة لامرئ القيس، ووجدتُ، في هذا الصدر الشعري، ما يفيد 

عن معاينة وجودية وفنية لا تشبهها بأية حال ما عادت وكتبتْه قصائد 

أخرى، أموية وعباس��ية، في مدن دمش��ق وبغداد والكوفة وخراسان 

وغيره��ا، بعيداً عن الصحراء، وعن ذكراه��ا كذلك. فالوقوف الأول 

وقوف وجودي، إذا جاز القول، فيما يمكن تس��مية الوقوف الثاني بأنه 

لا يقوم على التذكر، بل على بناء »تقليد« شعري. 

ه��ذا ما اتبعتْ��ه القصيدة الجاهلي��ة في بعضه��ا، إذ إن غيرها من 

القصائ��د – ومنها الموس��وم بـ»المعلقات« – ل��م يتقيد به، ما يمحض 

الوقوف على الطلل قيمة تتعدى المقاربة الش��عرية المحض. فالوقوف 

ه��ذا معاينةٌ للحضور الجاهلي، حيث هو ثب��وت وامحاء لما هو عليه 

الوجود الإنساني والمادي. وهو ما يمكن أن ألتمسه في »قيافة الأثر« 

أيضاً، إذ إنه تبعَ كعلم، أي كمعرفة مخصوصة، بل اقتضاه، مثل هذا 

الوجود بأحواله المتغيرة. ألا يمكن قول الشيء عينه في معرفة أخرى، 

جاهلية، وهي علم الفراسة، وفي قراءة أحوال النجوم وهيئاتها، وغير 

ذلك م��ن المعارف الموصول��ة بمتابعة عيانية للوج��ود الجاهلي؟ ألا 

تس��عى هذه المعارف كله��ا إلى قراءات متع��ددة لعلامات الحضور، 

بوصفه��ا علام��ات الوج��ود، س��واء الم��ادي أو الخلقي )الإنس��اني( 

وغيرها؟

هذه الق��راءات موصولة بالمعاينة، بالحفظ، بالتحقق، أي بمس��ار 



54

الزمن نفسه، وهو ما يمكن قوله في جانب كبير من القصائد الجاهلية، 

إذ ه��ي تتحقق م��ن معايش��ات، من التقاطات حس��ية، م��ن أوصاف 

مادية، لما يحيط بها. فيما تنبئ القصيدة الأموية والعباس��ية )وغيرها، 

أي اللاحق��ة له��ا، التي اتبعت ه��ذا »التقليد« الش��عري(، ذات الوقفة 

الاس��تهلالية الطللية، عن مجافاة هذه النس��بة إلى الوجود. ولو ش��ئتُ 

التحقق من هذه الصلة بالوجود لوجدتهُا، خاصة في العهد العباس��ي، 

ف��ي القصائد التي قطعتْ مع الوقفة الطللية تحديداً، ولاس��يما مع أبي 

نواس وابن الرومي، حيث يمكن التحقق، في شعرهما خصوصاً )24(، 

من أن لهما شعراً أغنى وأبلغ دلالة مما يدرجُه النقد التقليدي والساري 

ف��ي تصنيف مي��ت وبليد، أي في »الخمري��ات« أو »الوصف«، فيما 

هو شعر يستعذب بناء معناه في المعايشة، ومنها المعاينة الوجودية.

ف��ي غير قصي��دة لاب��ن الرومي، يمك��ن التحقق من أن الش��اعر 

يتذكر ويس��تعيد ما سبق له أن عايشه بنفسه. فهو في قصيدة موسومة 

بـ»العن��ب الرزاق��ي«، لا يصف ه��ذا النوع من العن��ب، بل »وليمة 

عن��ب« اجتمعَ فيها مع صحب من العباس��يين. وهو ما يمكن قوله في 

م« أبي نواس لأنواع من المشاوي في شوارع بغداد، أو غيرها  »تشمُّ

الكثي��ر م��ن القصائد التي تتناول وجودها الإنس��اني والم��ادي تناولاً 

حس��ياً، بل ش��هوانياً أحياناً. إلا أن ما يقوله هذا الشاعر أو ذاك لا يقوم 

على التذكر، عل��ى نقل ما جرى، وإنما على بناء قصيدة لها جماليتها 

ف��ي بنائه��ا، في ما تس��تولده من ه��ذه الذكرى، أي ف��ي الفضاء الذي 

تستقيم فيه. ولو طلبتْ استعادة ما قاله أبو نواس، في معرض تعريضه 



55

بالوقف��ة الطللي��ة، لاكتفيتُ من عبارته بالدع��وة إلى »الجلوس«، بدل 

الوقوف على الأطلال.

ه��ذه القصائد تبقى قليلة، وتختلف م��ع غيرها – على ما أدافع في 

هذا العرض التحليلي – س��واء في الش��عر أو الفن )المادي( البصري 

أو النص الصوفي أو النص النقدي الدارس لهذا الفن أو ذاك. وهو ما 

يمكن إجماله في القول التالي: إن أنواع الفنون المختلفة سعتْ، ابتداءً 

م��ن العصر الأموي تحدي��داً، إلى بناء »تقالي��د« )25(، أو مرجعيات، 

للفن، بعد أن وجدتْ في »الفصاحة« أساساً لغوياً وجمالياً لها، ما تمثل 

ف��ي عمليات »جمع اللغة« وتقعيدها، والش��روع في »تعليم« العربية 

ولأقوام غير العربية بدل اكتسابها التلقائي، وتصنيف الشعر الجاهلي 

ف��ي كتب ومخت��ارات، ومنها »المعلقات« نفس��ها. وه��و ما اجتمعتْ 

ت��داولاتُ في »المجلس«، س��واء في البلاط، أو بي��ن العلماء، أو في 

منتديات الش��عر )مثل مربد البصرة وغيره(، أو اللغة، أو الجدل بين 

المتكلمين، وسطاً تداولياً لهذه الفنون. 

إن الحديث عن »الفصاحة« لا يعدو كونه تس��مية لغوية وأسلوبية 

لم��ا هو أبعد من ذلك، وهو الاحت��كام إلى مرجعية دينية، يمُثِّل القرآن 

نواتهَا وعمارتهَا. فهو في أساس القراءة والتعلم، والمناظرة والتفسير، 

والفق��ه والحك��م، والعب��ادة والجه��اد وغيرها من أنواع الممارس��ات 

والأعمال والإنتاجات، وهو ما يمكن إجماله في قول مقتضب وكثيف: 

الق��رآن بوصفه نظاماً للمحاكاة، بدل الطبيعة في الفكر الإغريقي. هذا 

م��ا يتجلى في نظرية »إعج��از القرآن«، وهي أعل��ى ما توصل إليه 



56

الفك��ر النق��دي القديم، من��ذ الجاحظ وبعده؛ وهو إعج��ازٌ واقع – وإن 

ينطل��ق من »الكلام المنزل« – في »النَّظم«، في ضمِّ أس��باب الكلام 

بعضه ببعض، أي مما يفعله الكاتبون أساساً وإن لا يصلوه. 

هذا ما يمكن قوله لو تمَّ التوقف عند مواد الفن )المادي( البصري، 

أي مما يسمى »الفن الإسلامي«. وهو كلام يحتاج إلى قدر من التوسع 

والع��رض )إذ إن تعيي��ن هذا الفن هو محل جدال في ما انتهى إليه في 

تصنيفات��ه الغربية(، ما أعالجه في اس��تعراض ع��دد من المواد مثلما 

هي متواجدة في التجارب والسياقات الإسلامية القديمة: هذه المواد لا 

تع��دو أن تكون قرآناً أو مخطوطاً أو آنية أو عمارة أو س��يفاً أو خاتماً 

وغيرها؛ وتش��تمل هذه المواد، فوق س��طوحها المادية، على أش��كال 

وصور ورسوم، ما يندرج في معالجات مختلفة ومصنفة، منها: الخط 

والزخرفة والتزويق وغيرها. وما يمكن التحقق منه في هذه المواد هو 

أنها تجتن��ب أي معاينة وجودية لما تتولى معالجته فنياً. فالفن في هذه 

المواد لا ينبني تبعاً لمعاينة، ولا يستقي من الوجود، ولا من الذاكرة، 

أبنيته إلا إذا طلبنا الحديث عن »ذاكرة نقلية«، أي تقليدية، يستعيد بها 

الفنان ما سبق أن فعلهَ غيره وقبله من الفنانين.

جعلَ بع��ض النقاد من تحريم التصوير العبادي أساس��اً بنائياً لهذا 

الف��ن، وخالف��وا في ذلك غير واقعة في فهم أس��س هذا الفن: توجد في 

الديان��ات تحريم��ات تنُهي عن هذا الأمر أو ذاك، وه��و ما تعيَّنَ، في 

الديان��ة الإسال�مية، ف��ي التبعيد عن الوثني��ة تحديداً، إلا أن��ه لم يمنع 

ممارس��ات فنية غيره��ا، ومنها التمثي��ل الوجودي كما ف��ي المزوقة 



57

وغيرها. وإذا كان للديانة الإسال�مية هذا »المُحال« التصويري، فإن 

هذا النهي لا يكفي لتفسير الوجهة التعيينية التي وسمت الفن الإسلامي 

بهذه الهيئات والأش��كال أو تلك. فممارس��ة الف��ن تقوم على اختيارات 

)وإن ب��دأت بممنوع��ات في نطاق يعين��ه(، وللفناني��ن أن يجدوا فيها 

أس��باباً محفزة ومنش��طة للفن )26(. وما يس��توقف في هذه المواد الفنية 

المختلفة أمران، تبعاً لما أعرضه:

– هناك مشكلة قلما التفتَ إليها النقاد والمؤرخون، وهي أن تعيين 

ه��ذه المواد الفنية، أو تعيين فنيته��ا، لا يتطابق مع ما عُرف عنها في 

التراث العربي – الإسال�مي القديم، وهو ما أجُمله )وس��بق أن كتبتُ 

عن��ه في عدد من دراس��اتي وكتب��ي( بالقول التال��ي: لا يطابق المتن 

الموس��وم بـ»الفن الإسلامي«، كما تمَّ تجميعه والكتابة عنه، وكما يتمُّ 

تدريسه حالياً، أصلاً موافقاً له في التراث الماضي؛ وهو بالتالي »متنٌ 

موضوع«، خاضع للمناقش��ة ف��ي أقل الأحوال. وهو ما يتضح بعض 

الش��يء في هذه الأمثلة القليلة: مزوقة الواس��طي كما يجري درسُها، 

وكما ترَِدُ في الكتب الفنية، مقتطَعة من سياقها، مما كانت جزءاً صنعياً 

ق. والخاتم الذي نتعرف إليه في واجهة صالة  منه، أي الكت��اب المزوَّ

في متحف اللوفر، أو في كتاب التاريخ الفني، لم يكن على هذه الحال، 

ب��ل كان ملكاً لهذا أو لتلك، أي مما يندرج في مقتنيات فردية، ويصلح 

لعمليات خاصة بالزينة الآدمية. وهو ما يمكن قوله في عدد واسع من 

تْ – كما كتبتُ  المواد الفنية، حيث إنها مواد اقتطُعت من سياقاتها، وتمَّ

ف��ي أحد كتبي )»الفن والش��رق...«( – »إعادةُ إنتاجها« بما يناس��ب 



58

العرض والحفظ والتذوق في المجتمعات الغربية.

هذا ما يصح في مواد فنية إسال�مية – أي مصنفة كذلك – إذ إنها 

ليس��ت إنتاجات فنية مخصوص��ة، متمايزة في أصنافه��ا المادية عن 

عداه��ا م��ن المصنوعات: اللوحة الزيتية لا تش��به عداه��ا في البيت، 

وكذل��ك المنحوت��ة، فيما يمك��ن الق��ول إن المزوقة تش��به غيرها من 

الصور، والخاتم يش��به خاتماً آخر وإن أق��ل زخرفة منه، والآنيةُ آنيةً 

أخرى وإن كانت معدومة الزخرفة، والس��يفُ المذهَّب يبقى سيفاً قبل 

أي ش��يء آخ��ر... هذا يصح في الخط، إذ إنه يش��به غي��ره مما يفعله 

��نهُ  زي��ن من الخطاطين صفات تحسِّ الكاتب��ون، وإن يتخ��ذ عند المبرِّ

وتميِّزُه عن غيره.

– ما يس��توقف، في ه��ذه المواد الفنية أيضاً، ه��و أنها تنبني وفق 

منط��ق كتابي، تدويني. هذا يصحُّ في العلامات نفس��ها التي تنبني بها 

الم��ادة الفنية: ح��روف، جمل، نصوص، أش��كال هندس��ية أو خطية 

وغيره��ا؛ وه��ي تكاد تختص��ر وحدها – لو وضع��ت بعض الصور 

المزوقة التي ترد فوق الكتب أو بعض الجدران والأعمدة الإسال�مية 

القديم��ة – العلام��ات التي ينبني منها العمل الفن��ي. وهذا يصح أيضاً 

في »نظم« العلامات، أي في أش��كال ضم بعضها إلى بعضها الآخر. 

ولقد اس��تعرت لفظ »النظم« من الجرجان��ي لأدلل به على ما يصيب 

ه��ذه العلامات في توليدها لهيئة العمل الفن��ي الذي تظهر به للمتلقي. 

وه��و م��ا كان الجرجاني قد فعله قب��ل ذلك، إذ طلب م��ن النقوش أن 

تدلَّ��ه وترس��مَ له س��بيل »النظ��م« في الأق��وال اللغوي��ة، إذ يقول في 



59

كتاب��ه »دلائل الاعجاز«: »وكذلك كان )النظم( عندهم نظيراً للنس��ج 

والتألي��ف والصياغ��ة والبناء والوش��ي والتحبير وما أش��به ذلك. مما 

يوجب اعتبار الأجزاء بعضها مع بعض حتى يكون لوضع كل حيث 

وض��ع عل��ة تقتضي كونه هن��اك وحتى لو وضع في م��كان غيره لم 

يطل��ع« )27(. ألا نرى ب��أن الجرجاني، بخلاف غيره، يش��بهّ المعطى 

الأدب��ي بالمعطى الم��ادي الفني، أي يجعل من النموذج الفني أس��اس 

المقارنة؟ إّال أن الأهم في ما يقوله هو أنه ينظر إلى الوش��ي والنس��ج 

على أساس »اعتبار الأجزاء بعضها مع بعض«، أي علاقاتها؛ وهي 

علاق��ات تقتضي وج��ود هذه العناصر في أمكن��ة بعينها دون أخرى. 

وه��ي مقارن��ة يلجأ إليه��ا الجرجاني مرة ثانية في كتابه نفس��ه، حيث 

يتح��دث مرة أخرى ع��ن »النظم«، وهو أن »س��بيله في ضم بعضه 

إل��ى بعض س��بيل من عمد إل��ى لآل فخرطها في س��لك لا يبغي أكثر 

من أن يمنعها التفرق، وكمن نضد أش��ياء بعضها على بعض لا يريد 

ف��ي نضده ذلك أن تج��يء له منه هيئة أو صورة بل ليس إّال أن تكون 

مجموعة في رأي العين« )م. ن. ص 76(.

لو اتبعتُ هيئة هذه الأعمال لتحققت من أن لها س��بيلاً نظْمياً يتخذ 

وجهة الكتابة في العربية، أي من اليمين إلى الش��مال، وهو ما يستمر 

فوق الس��طح المادي للعمل الفني أياً يك��ن تكوينه المادي: الفنان يخط 

فوق الس��يف المذهَّب، فوق الآنية، فوق الجدار، في صورة متمادية، 

حت��ى إنه يقيس دائرة الآنية أو الصحن ال��ذي يخط عليه، بحيث يأتي 

المكتوب موافقاً لمساحة العمل، فلا تنقص عنه أو تزيد عليه.



60

جمالية الغياب

هناك أس��اس لغ��وي، كتابي، للعمل الفني الإسال�مي، س��واء في 

علامات��ه، أو في س��بيل اجتماعها الأس��لوبي، وبالأس��اس ف��ي بنائه 

الجمالي. فما هو؟ س��بقَ القول إن الفن الإسلامي يتجنب أو يبتعد منعاً 

لاً على القرآن، بدل الطبيعة،  أو صراحة عن المعاينة الوجودية، معوِّ

أساساً للمعاينة، للذكر واقعاً. فكيف ذلك؟

احتاج��تْ بع��ض عملي��ات ه��ذا الف��ن ومعالجات��ه إل��ى توليدات 

واس��تخراجات هندسية لم تكن متاحة لأي فنان، ولا للصانعين الكبار 

منهم، لو لم ينصرف بعض المهندس��ين – على ما درس��تُ في كتابي 

»صناع��ة الزين��ة والجمال: الفن الإسال�مي في المص��ادر العربية« 

– إل��ى وضع بعض الحلول الهندس��ية – الزخرفية، مثل رس��م مربع 

ف��ي دائرة وغيرها من التوليدات العدي��دة والمعقدة. إلا أن غيرها من 

العمليات والمعالجات احتاجَ إلى مصادر أخرى، فما هي؟

إن ع��ودة إلى المواد الفنية المدروس��ة تظُهر ب��أن الفنان يتقن، أو 

د، أو يطل��ب التميز في مه��ارات صنعية بعينه��ا، مثل التذهيب  يج��وِّ

والتوري��ق والتخطي��ط والنقش والتوش��ية وغيره��ا. إلا أنها مهارات 

اس��تندت إلى مواد كتابية )منها إيراد جمل أو س��ور وغيرها(، وإلى 

س��بيل كتابي في الضم الأس��لوبي، وإلى معاينات وتأملات دينية، بل 

تصوفية صادرة عن التأويل الديني، أو عن الرياضات الصوفية.

لق��د عرفتْ المعتقدات، القديمة، ومنها ما قبل الإسال�مية، تصوراً 



61

لبناء الكون يستند إلى جعل الكون جسماً إنساني البنية، أشبه بما تقوله 

العربية القديمة عن علاقة الإنس��ان بما يعلوه، أي عن سقفه أو سمائه: 

تشير إلى سقف الخباء، أي إلى سمائه. وهو ما يمكن الوقوف عنده في 

الحديث عن »السماء ذات العمد« وخلافها مما ورد في القرآن وغيره. 

ويمكن التحقق، في تفاسير المتصوفة وغيرهم، من تصور لبناء الكون 

أساس��ه »الش��جرة« )»لا ش��رقية، ولا غربية«، وه��ي الواصلة بين 

السماء والأرض، أي »الإنسان الكامل«، كما قيل(. وهو تصور أطُلقُ 

عليه – نقلاً عنهم – تس��مية »العبور«، أي السفر والمعراج والطريق 

وغيرها مما يص��ل الأرضي بالعلوي، والظاهر بالباطن، ومما يجعل 

»التبعيد«، الذي هو في أساس التنزيه، ممكناً لبعضهم على الأقل. هذا 

م��ا يقوى عليه البعض، وما يس��عون إليه، على أن��ه فعلٌ متميز وغير 

تلقائي أو بديهي، ويقوم على ممارسات وتجارب وأفعال. فما هي؟

القارئ، أو المتأمل، أو الزاهد وغيرهم من »الخاصة« )28( ينَطلق 

من القرآن أساس��اً يبن��ي عليه أفعاله وأعمال��ه وصناعاته. القرآن في 

لفظه، وفي تأويله، على أن ما يقوله خزانة معانٍ، ذاكرة محفوظة في 

»الل��وح المحفوظ«. ولكن ما يتأمله يقوم على »أعيان« )»العرش«، 

»الش��جرة«...(، على جُمل )»ن والقلم«...(، على ألفاظ )»العبور«، 

»التبعيد«...(. ولكن ممَّ تتأتى هذه التحققات أو الأعمال الفنية )29(؟

هي تتأتى من القراءة اللغوية، من الوقوف على علوم اللغة والنثر 

والنظم والتأويل وغيرها. لهذا نرى أن كتابات المتصوفة والمفسرين 

والكلاميين تستند أساساً إلى هذه العلوم تحديداً، حتى إن أحد النحويين 



62

وجد في الإعراب – على ما هو معروف – ما يضاهي به »الفلسفة«، 

أي الإغريقي��ة. وه��و ما يحت��اج إلى أنواع دراس��ة مختلف��ة: القراءة 

البصرية، اللغوية، المعايش��ة الإحساس��ية وغيره��ا. فكيف ذلك؟ أين 

يتعين مصدر ما يقوم عليه العمل الفني؟ أمِن الذاكرة أم مِن غيرها؟

يتعين في الذاكرة، في قس��م من هذه الأعمال، حيث يتعامل الفنان 

م��ع المعطى القرآن��ي، في��ورده وروداً يطلب منه إثبات��ه، حضوره، 

��نة له عما هو عليه في الاعتيادي من  إظهاره، ولكن في صورة محسِّ

ظهوره، أي في كتابة العامة. 

يميز أهل البيان بين نوعين من المعارف: »المعارف الضرورية«، 

أي الناتجة عن الإدراكات الحس��ية والمع��ارف الراجعة إلى الأخبار 

المتوات��رة؛ و»المعارف النظري��ة«، وهي التي »تحص��ل فينا عقب 

نظر«. يقول البلاقلاني: »إنه علم يقع بعقبِ استدلالٍ وتفكيرٍ في حال 

المنظور فيه، أو تذكرِ نظرٍ فيه«.

لا يعن��ي النظر، إذاً، الفعل البصري وحس��ب، ب��ل التفكير أيضاً 

في »ح��ال المنظور فيه«. هن��اك نظرٌ بالعين، وهن��اك نظرٌ بالقلب، 

حس��ب القاضي المعتزلي عبد الجبار في »شرح الأصول الخمسة«. 

وهو م��ا يمكن التحقق منه في أفعال ومش��تقات أخ��رى، مثل: رأى، 

أبص��ر وغيره��ا؛ وهي ألفاظ كان لها أن تفيد ف��ي المعاينة الفيزيائية، 

الوجودية، فيما يمكن التحقق من أنها تش��ير، ف��ي العربية، في العديد 

من اس��تعمالاتها ودلالاتها المستجدة والسارية بقوة في الكتابات، إلى 



63

أفعال التأمل والقراءة والتفسير وغيرها. يقول ابن الرومي عن الخط:

ظهرتَ على سره الغائب« 		 »له شـــاهدٌ إن تأملتهَ

ه��و ف��ن التأمل ف��ي الش��اهد )الأث��ر اللغ��وي، العلامة، الش��كل 

الزخرف��ي...( للوقوف على جماله الغائب؛ أي أن جمالية العمل الفني 

لا تق��وم فيه إّال بوصفه ش��اهداً، أثراً، ظاهراً لباط��ن أجمل، ولحقيقة 

أنص��ع. له��ذا يمكن الكلام، م��ن جهة، عن حيز تش��كيلي ينحصر في 

حدود الصفحة، أو في حدود القطعة الزخرفية، وعن حيز جمالي هو 

مجمل العمل الفن��ي في علاقته بحقيقته الغائبة. فضاء فني، ولكن بعد 

أن بسطتْه يد الخالق: مكانه هو؛ لا يشاركه فيه أحد. ألا يقول الحلاج: 

»الخط أصله نقطة، فهو مجموعة من النقاط لذلك قلت: ما رأيت خطاً 

إّال ورأي��ت الله فيه«؟ وهو م��ا يمكن ترجمته بالمعنى التالي: أخطُّ في 

كل مكان، لكي يكون الله حاضراً دائماً. إنه مكانه – مكانه هو، طالما 

أن��ه موجود ف��ي كل مكان، في الحيز، في الفض��اء، قبل إنجاز العمل 

الفني وبعده، فيه وعبره. 

يمث��ل العمل الفن��ي بمثابة تدوين أو نقش عل��ى حامل أبيض؛ ولا 

خلفية له سوى البياض، سوى الفراغ، سوى المكان الكلي، أي الكون 

الذي ينتش��ر ويتمدد تبعاً لأبعاده الهندس��ية ومواصفاته المادية: ترى 

العم��ل الفني ينبس��ط مع الجدار المس��طح، ويدور بش��كل دائري مع 

العام��ود، ويتزوى في العمائر كما في التحف، وعلى س��ائر الحوامل 

المادية من خزف ونس��يج وخشب ومعدن وحصى وحجر وفسيفساء. 



64

بس��طَ الفن��انُ الوجودَ مثل ورقة، مثل ج��دار، وتأكدَ من وجود الله فيه 

في كل جوهر فرد، في كل مس��احة، ف��ي كل فضاء. فنٌّ يملأ الفراغ، 

من دون أن يخَلق إيهاماً بالمكان، أو إيهاماً بالعالم. فنٌّ يس��تولد طبيعة 

��ن ظاهرها، أو يعرضُها ف��ي أجمل صورها  أخ��رى للطبيعة، ويحُسِّ

وهيئاتها. نقش وحس��ب، آثار كتابية وزخرفية وحسب، تبلِّغ غيابه... 

الحاض��ر، أو حضوره... الغائب. وهو ما يق��ع، تبعاً للغة المتصوفة، 

بين »الوسم« و»الرسم«. فما يعني هذا؟

قال بعض أئمة الصوفية، مثل الإمام القش��يري، إن الرسم والوسم 

هم��ا القدم والأزل، أو »هما صفت��ان في الأبد مما جرى في الأزل«، 

أي بما قدر الله في الأزل من علم وخلق. فهو الأول والآخر، لا أزل له 

ولا أبد، ولا زمان ولا دهر، فالرسم والوسم ما أحدثه وما أجازه الأحد 

الصم��د القديم، وما حكم به في الأزل والأبد. ويرى صاحب »اللمع« 

أن الرس��م هو ما رسم به ظاهر الخلق برسم، أي بالمظهر الذي عليه 

المخلوقات علماً وش��كلاً، وذلك بظهور س��لطان الح��ق عليه. ويرى 

بعض المتصوفة أن من اس��تولى عليه س��لطان الحقيقة لم يش��هد من 

الأغيار عيناً ولا أثراً، ولا رس��ماً ولا طللاً، ويقال إنه فنى عن الخلق 

وبق��ي بالحق. ويميز ابن عربي بي��ن »علم الله« )وهو أبدي أزلي، لا 

ف��ي مكان ولا في زمان(، وبين »خلق الله« )وهو في زمان ومكان(، 

لذل��ك فإن »الوس��م« لا يتغير أبداً، لأنه في س��ابقِ عِلمِ الله، ولا يطََّلع 

على عِلم ذلك أحد أبداً، فيما يتغير الرسم في ظهوراته، وهو ما يتعين 

الكلام عنه في »الأثر« أيضاً.



65

فالأثر للشيء هو ما يدلُّ على وجوده. واستخدمَ أئمة الصوفية لفظ 

»الأث��ر« بهذا المعنى، أي العلامة الباقية لش��يء قد زال. فالصوفي، 

عندما يسلك طريق الرياضات والمجاهدات، تكون معارفه »ذوقية«، 

وليس��ت عقلية ونظرية. ولذلك تقول الصوفي��ة إن مَن مُنع من النظر 

اس��تأنسَ بالأثر، ومَن عدمَ الأثر، تعللَ بالذك��ر. ومعنى ذلك أن الذي 

لا يس��تخدم منطق الجدل العقلي، وأسقطَ التدبير مع الله في أمره، فإنه 

يستأنس بالكشف والفتح، مشرقاً عليه من القدوة الطيبة، والأثر الكريم 

في ش��كل إلهامات ومعارف وتجليات يشُ��رق بها قلبه، وتسَتأنس بها 

نفسُه. هكذا يقسم ابن عربي العلوم إلى ثلاثة:

– علم العقل، م��ا يحصل بطريق الضرورة أو نتيجة نظر وبحث 

في دليل، بشرط الحصول على برهان.

– وعلم الأحوال، ولا سبيل إليه إلا بالذوق، ولا يستطيع الحصول 

على هذا العلم عن طريق العقل، فلا يقدر عاقلٌ أن يجده، أو يقيم دليلاً 

على معرفته، كالعلم بالوجد والعشق والشوق، وهذه العلوم من المحال 

أن يعلمها أحد، إلا أن يتصف بها ويذوقها.

– علوم الأس��رار، وهو للعلم ال��ذي فوق طور العقل، ويختص به 

الأنبياء والأولياء.

هكذا يعل��و علم المتصوفة علم العق��ل، والمتصوف هو من يغيب 

عن حاله، وعما يحيط به من أشكال، فلا يهتم بها، لا هي ولا آثارها، 

منصرف��اً إلى »الحق« وح��ده، إلى »الذكر«، وهو »اس��تحضار الله 



66

ف��ي القلب مع التدب��ر«، وهو نوع من التقرّب ومجالس��ة له من دون 

حج��اب. وعندما يس��لك المريد الصادق طريق الله يكون سال�حُه في 

المعرفة الذوقَ بدل الحس والعقل، وهنا يتجلى عليه، فيكاشف ويشاهد 

ويراقب بالذوق أو البصي��رة، وليس بالفكر والعمل. والدرجة الأولى 

التي يصل إليها الس��الك هي المحاضرة، ثم المكاش��فة، وأخيراً يصل 

إلى المشاهدة. فالمحاضرة هي حضور القلب واستحضاره، وذلك عند 

تواتر البرهان، أي أن العبد المؤمن أو السالك، عندما يرى برهاناً من 

ربه يتواتر عليه ويستحضر قلبه، يطلع من وراء الستر، أو من وراء 

حجاب، ويس��تعدُّ لتلقِّي الإلهام الإلهي. أما في المكاشفة فلا يحتاج إلى 

اس��تيضاح، فالقلب قد أيقن أن ما يتكش��ف له ه��و الحق، وأنه واضحٌ 

ل��ه بلا افتقار إلى بي��ان، أو تأملٍ لدليل أو برهان. أم��ا الدرجة العليا، 

المش��اهدة، فيكون الول��ي فيها قد حضره الحق إم��ا كلاماً )أي صوتاً 

يس��معه(، أو برؤية ع��ن طريق البصيرة، ولا يمك��ن أن يختلط عليه 

الأمر أو يشتبه فيه، ففي المشاهدة ينتفي الشكل والخلط والشبهة. وهو 

ما يجتمع، حس��ب بع��ض المتصوفة، في »علم الن��ون«: »النون هو 

العل��م الإجمالي، يريد به الدواة، فإن الحروف، التي هي صور العلم، 

موج��ودةٌ في مدادها إجمالاً، وفي قول��ه تعالى: »نَ والقلم«، هو العلم 

الإجمال��ي ف��ي الحضرة الأحدي��ة والقلم حضرة التفصي��ل«. وهو ما 

يصفه الش��يخ أبو نصر الس��راج الطوسي، في صورة البحر الذي بلا 

شاطئ: »قلْ، لو كان البحر مداداً لكلمات ربي، لنفدَ البحر قبل أن تنفدَ 

كلمات ربي، ولو جئنا بمثله مدداً« )30(.



67

لا يس��ع دارس الفن والجمال، إن طلبَ التحقق النقدي والتاريخي 

مما يقُدم عليه، أن يس��لك الس��بل الدراس��ية المتبعة، سواء في العربية 

أو في غيرها، لعرض وش��رح الفن والجم��ال في الثقافة العربية، في 

قديمه��ا أو في جديدها. ذلك أنها س��بل تحت��اج منهجياً إلى ما يقَيها من 

عثرات إعادة تأويل الماضي، بل من »إعادة إنتاجه« أحياناً، على ما 

تحققتُ )31(.

هذا ما لا يصيب الدارسَ بالضرورة، إن سعى إلى تأريخ حضور 

اللوحة الزيتية، على سبيل المثال، في هذا البلد العربي أو في ألمانيا، 

إذ إنه يكون، في هذه الحالة، يتناول تاريخ ممارسة فنية بعينها، واحدة 

هنا أو هناك، وإن ذات اختلافات في الموضوع أو أس��لوب المعالجة. 

رع والحُسْن بين الشَّ



68

ه��ذا م��ا لا يمكن قوله في فن الماضي باليس��ر نفس��ه، حتى في نطاق 

الثقاف��ة الواحدة، فكيف إذا كان درسُ الماضي يمرُّ حكماً بدراس��ة ما 

فعلتْه سياس��ات الملكي��ة وبناء المعنى الأوروبية ف��ي الثقافات المادية 

للغير.

ه��ذا م��ا انتهيتُ إلي��ه في غير كتاب ودراس��ة، إذ تأك��دتُ من أنه 

لا يس��ع الدارس الوقوف على »الفن الإسال�مي«، على سبيل المثال، 

مباشرة بل عبر ما يتوافر، اليوم، من كتابات، بل من خطاب، له منشأ 

أوروب��ي يعاين هذا الفن ويدرس��ه ويصنفه منذ ع��دة قرون؛ وهو ما 

تعين في »متن« مكتمل الملامح التأليفية منذ مطالع القرن العش��رين. 

ومعه يجوز الس��ؤال: أما ع��اد ممكناً درس الفن القديم من دون درس 

الغير له، أي الأوروبيين تخصيصاً، ومنهم الألمان أنفسهم؟ وماذا عن 

دارسيه »المحليين«؟ ما حقيقة »ثقافة البدل« مِن »ثقافة الأصل«؟ 

فما نقع عليه من كتاب��ات، وما تتولاه بالتعليم معاهدٌ وكليات، وما 

تعرضُ��ه وتقدمه متاحف وصالات عرض، وما تبنيه هذه السياس��ات 

المختلفة وتعرضه من »متن« عن هذا الفن القديم لا يعدو كونه ناتجاً 

عن عمليات تاريخية قديمة ومستمرة، موافقة لاحتياجات أوروبية في 

الملكي��ة، وفي بناء خط��اب »عالمي» النزعة. هذا يصحُّ في ما جرى 

جمعُ��ه من مواد هذا الفن في الدور والمتاحف الأوروبية؛ وهذا يصحُّ 

ف��ي ما ت��مَّ وضعُه من معنى له��ذا الفن. فلقد ترافق��ت عمليات الجمع 

الم��ادي بعمليات وضع المعنى في نوع م��ن التكافل المتلازم بينهما، 

ف��ي قصور ودُور المل��وك والأغنياء والتجار قب��ل صالات المتاحف 



69

وصالات الع��رض، في باريس ولندن وميونيخ وغيرها، قبل القاهرة 

والكويت والمغرب وغيرها.

لا يس��عني في حدود هذا الكلام أن أعرض لهذا التاريخ المطوي، 

فهو يحتاج لاس��تعراض ما يزيد على خمسة قرون متصلة من الطلب 

الأوروب��ي عل��ى امتلاك مواد م��ن الثقاف��ات المادية لع��دد كبير من 

الش��عوب والثقافات، ومنها العربية والإسال�مية، وم��ا رافقَ ذلك من 

مس��اعٍ لتفس��ير هذه المواد، لتأريخها وتقويمها، ولـ»تشريع« الإقبال 

والتناف��س عليه��ا، بما فيها إدراج هذه الفنون ف��ي »فنون الحضارات 

الكبرى« التي شهدتها الإنسانية في تاريخها المعروف.

العائد، اليوم، إلى كتب تاريخية أو موس��وعات فنية مختلفة، وفي 

غي��ر لغة وثقاف��ة، يتحقق من أن للف��ن القديم، ومنه الفن الإسال�مي، 

مكان��ه الأكي��د فيها، بل مكانت��ه المعتبرة. وهو ما ل��ن يجده على هذه 

الصورة لو عاد إلى الوراء، إلى كتابات س��ابقة؛ بل س��ينتبه، في مدى 

ه��ذه المراجعة، إلى أن هذا الفن، في مواده وخطاب معناه، كان محلَّ 

ج��دلٍ واختلافٍ وتنافسٍ، تجدُ أس��بابها في الخطاب الأوروبي نفس��ه 

حول الفن والجمال، قبل أن تتأتى من الثقافة المحلية التي تصدر عنها 

هذه الفنون القديمة. ولهذا أسوق عدداً من الأمثلة على ما أقول:

يتعين هذا الفن تحت تسمية »الفن الإسلامي«، وهو تعبير لا نعثر 

علي��ه في الكتابات العربية والإسال�مية قديماً، ولا نعثر عليه بالمقابل 

في اللغات والثقافات الأوروبية قبل بدايات القرن العشرين، إذ نافسته 



70

في أوروبا تسميات أخرى، مثل: »الفن المحمدي«، و»الفن العربي« 

وغيره��ا من التس��ميات، م��ن دون أن يكون لهذه التس��ميات بدورها 

أصول عربية أو إسلامية.

هذا في التس��مية، ولكن ماذا لو تمَّ البحث في محتوى هذا الخطاب 

الموض��وع ع��ن »الفن الإسال�مي«، أي ما يش��تمل علي��ه من مواد 

وحسب؟ تتوزع مواد »الفن الإسلامي« في الكتب والموسوعات على 

إنتاج��ات بعينها )مثل العمارة والكتاب والخط وغيرها(، فيما لن نجد 

هذا الترتيب قائماً، وفق هذا التصنيف، في الكتب العربية والإسلامية 

القديمة.

م��اذا لو ننتقل إلى صالات الع��رض والمتاحف: يعرض المتحف 

خاتم��اً فاطمي��اً، فيما نعلم أن ه��ذا الخاتم لم يك��ن معروضاً على هذه 

الصورة، بل كان ملكاً لسلطان أو وزير، أي في »خزانته«، في عداد 

ملكيته الفردية واستعمالاته. وهو ما يمكن التحقق منه في صورة أكبر 

لو اتجهنا إلى »متحف طوب قابي« في إسطنبول، حيث المعروضات 

الفني��ة هي متبقيات من مقتنيات السال�طين. وهو ما يمكن العودة إليه 

أيضاً في أي كتاب فني يتحدث عن الصور في المخطوطات القديمة، 

فنج��د الصور المصاحبة لمقامات الحريري، ومن رس��م الواس��طي، 

معروضة فيه مثل صور مش��ابهة لص��ور اللوحات الزيتية، فيما هي 

جزء من كتاب، وتفيد في تقديم معناه...

يمكنن��ا أن نعدد الأمثلة، والت��ي تفيد أننا أمام عملي��ة تتعدى تقديم 



71

ف��ن ف��ي صورة مجدَّدة، إذ تطاول بنيته، ف��ي تركيبها كما في معناها. 

وهي أكثر من أمثلة، إذ تش��ير، قبل ذلك، إلى مسار من العلاقات بين 

أوروبا )والولايات المتحدة الأمريكية، منذ القرن العشرين( والبيئات 

العربية والإسلامية، قديمٍ ومستمر، وانتهى في حاصله إلى اعتماد هذا 

»المتن« عن الفن الإسال�مي في بيئاته نفس��ها، سواء في الكتابات أو 

في المعاهد والكليات وغيرها. 

هذا المس��ار متعدد الأوجه، أعاد ترتيب فن الماضي، مثلما »أعاد 

إنتاج« مواده في بعض الأحوال، فضلاً عن أنه أعاد وضع معناه، بين 

تاريخ وتقويم ونظر جمالي إليه. وهو ما أنتهي منه إلى هذه الخلاصة: 

وجب التمييز بين »متحفية« الفن الإسال�مي )أي ما هو محفوظ منه، 

ومع��روض، بما فيه��ا طريقة عرضه، أو بناء معن��اه(، وبين وجوده 

التاريخي، بما فيها أشكال تقديمه في البيئات التي أنتجتْه واستعملته.

غي��ر أن ه��ذه المراجعة – وإن س��ريعة ومقتضب��ة – لا تلغي في 

حس��ابي، ولا تغُيِّب أساس��اً، ما وفرتْ��ه إعادة تأوي��ل الماضي الفني، 

الأوروبية المنش��أ، من فوائد جمة على الفن الإسال�مي نفسه. ومنها، 

ب��ل أولها أن هذا الفن لم يكن موجوداً على هذه الصورة، فيما مضى، 

وإنم��ا ف��ي صور مختلفة: م��ا يجتمع، اليوم، في كت��ب الفن، على أنه 

مجموع مواد وأنواع وأس��اليب الفن الإسال�مي ل��م يكن مجتمعاً على 

هذه الصورة في الكتابات القديمة، ولا في التعامل مع هذه المواد، ولا 

في تثمينها، بالمعنى المادي أو التقويمي. ولا أبالغ في القول إن ذهبتُ 

إلى التأكيد بأن »الفن الإسلامي«، كما هو اليوم، صياغة أوروبية لفن 



72

قديم، س��واء في مواده وأنواعها، أو في تقويم هذا الفن ودرس��ه. وهو 

ما يدعوني إلى الفصل بين ما كان عليه هذا الفن، وما هو عليه اليوم. 

إلا أن هذا لا يقودني إلى إغضاء النظر عما وفره الدرس الأوروبي 

لهذا الفن، على الرغم من تشوهاته ونواقصه وإعادة ترتيبه للماضي؛ 

ذلك أنه درسٌ أتاح – وإن إثر عمليات تصنيف وفرز وإقصاء وجدولة 

م��ن جديد – توفير تاريخيةٍ توثيقي��ة لمواد مختلفة من إنتاج الحضارة 

الإسال�مية ل��م تكن متاحة لها في ما مضى. وه��ي تاريخية لا تقتصر 

عل��ى بناء تاريخ مادي للمواد، وإنما أيضاً على تلمس التعاملات التي 

شملت هذه المواد في مجتمعاتها. 

إن ه��ذه الفائدة ثمينة لأي درس لهذا الف��ن )خاصة أنها مصحوبة 

بحفظ م��واد كثيرة من المواد الفنية في المتاح��ف الأوروبية وغيرها 

في العال��م(، وباتت مكملة بمعنى ما، وضروري��ة بالتالي، لهذا الفن. 

وهي فائدة لا يس��تقيم نفعها، إن لم تصاحبها قراءة نقدية لهذا الإس��هام 

الأوروب��ي )والأمريك��ي( ف��ي حفظ هذا الفن ودرس��ه: ق��راءة تحَْفظ 

وتتخل��ى، تس��تبقي وتبعد، ف��ي مراجعتها النقدي��ة. إلا أن القراءة هذه 

تحتاج للإجابة عن س��ؤال أساس��ي قبل عمليات التنحية والاس��تبقاء، 

وهو التالي: لا يناس��ب »متن« الفن الإسال�مي، ف��ي صورته المقرة 

حالياً، واقعاً تاريخياً للفن في البيئات الإسلامية؛ وهو إن ناسبهَ جزئياً 

– وهو كذلك – فإن التعامل معه كان يندرج في س��ياقات اس��تعمالية 

وتقويمية مختلفة عما هو عليه اليوم. فما العمل؟

ه��ل نطلب قراءة الماضي الفن��ي على ضوء ما انتهى إليه تصور 



73

الف��ن، بما في��ه تصور فن الغير، وفق المنظ��ور الأوروبي، المتأخر، 

للفنون، في ترتيبه وتقويماته؟ أم نطلب قراءة الماضي الفني الإسلامي 

وف��ق م��ا كان علي��ه منظور الفن ف��ي المجتمع��ات والثقاف��ات، التي 

كان��ت تنتجه وتتداوله، آخذي��ن في عين الاعتبار إس��هام الأوروبيين 

)والأمريكيين( بدورهم و»إضافاتهم« في درس هذا الماضي الفني؟

أمي��ل طبعاً إلى الخي��ار الثاني، متنبهاً إل��ى أن الدرس الأوروبي 

)والأمريك��ي( لهذا الماض��ي الفني تجنب غالب��اً درسَ هذا الفن وفق 

الثقافة والاعتقادات والاحتياجات التي حددتْه في بيئاته، وانس��اق هذا 

الدرس إلى علاق��ة »آثارية« بهذا الفن: التحق��ق التاريخي والتوثيقي 

منه، من صنعه، من مواده، من تواريخ وأمكنة صنعه وغيرها، على 

أن يج��د ف��ي المادي��ة الآثارية هذه ما ي��دل على »فنية« ه��ذه المواد. 

وه��و درسٌ ق��د ينجح في تدبي��ر تاريخ فني، آث��اري الصيغة، إلا أنه 

ل��ن ينجح بالضرورة في توفير تفس��ير جمالي مناس��ب له. فتقويمات 

وأحكام الجمال )أو »الحُسن«، حسب العربية القديمة(، بين استحسان 

واس��تقباح، لا تق��وم لها قائم��ة، إلا بالقدر الذي يع��ود فيه الدرس إلى 

فحص الاعتقادات والتعاملات الاجتماعية والفردية حول مواد بعينها 

ت��مَّ تمييزه��ا عن غيرها، ف��ي النظر كما في الاقتن��اء، في الحفظ كما 

ف��ي التنافس عليها. فق��د تحكمتْ بال��درس الأوروب��ي )والأمريكي( 

للجانب الجمالي إسقاطات وضرورات متأتية من صراعات الخطاب 

الأوروبي على تحديد »الفن« وتعريفه وتشريعه بالتالي، ومنها الجدل 

القدي��م والدائم – أكاد أق��ول – في الخطاب الأوروب��ي )والأمريكي( 



74

حول »تحريم« التصوير في التاريخ الإسلامي. وهو جدلٌ، بعيداً عن 

التحقق التاريخي من هذه المسألة، ينطلق أساساً من امتناع الأوروبي 

ع��ن تصور صورة غير الصورة التمثيلي��ة، بل ينطلق أيضاً من تقيد 

الأوروب��ي بمفهوم للفن يجعله في »الصورة«، وفي مبدأ »المحاكاة« 

حصراً. فكيف العمل؟

القرآن أساساً للفن

تفيد الأخبار أن الخليفة معاوية )680. م( كان يرس��ل من الش��ام، 

عاصمة خلافته، قافلة إلى البصرة، مدينة الفقهاء والعلماء، لكي يتيقن 

من حسن تفس��ير أحد الأحاديث النبوية، فيما تفيد أخبار القرن التاسع 

عشر أن أكثر من خليفة عثماني طلبَ، بل تباهى بتعلم أصول فن الخط. 

هذا ما لم يكن غريباً من حاكم حكمَ بقوة الشرعية المستندة إلى الديانة 

الإسلامية؛ وهو ما يمكن أن نتوقعه، إن لم نتثبت من أخباره، في أكثر 

من ممارس��ة وصنع وتفكر في تجارب المجتمعات الإسلامية. ويمكن 

لمتتبع أخبار الجماعة الإسال�مية الأولى، في عهد الخلفاء الراشدين، 

أن يتحق��ق م��ن أن القرآن الكريم أصابته، بع��د الانتهاء من جمعه في 

»كتاب« في عهد الخليفة عثمان بن عفان، عناية فائقة في إخراجه إلى 

المسلمين، وتوزيعه على الأمصار. وهي عناية تكاد أن تكون العملية 

الفنية الإسال�مية الأولى، إذا وضعنا جانباً العمليات المعمارية الأولى 

الت��ي جرى بموجبها »تحويل« بعض الكنائس والمعابد إلى مس��اجد، 

أو إلى بناء بعضها في صور مبسطة توافق شعائر الديانة الجديدة. 



75

إلا أن ه��ذه العناي��ة تتع��دى الالتفاتة إلى كتاب أو مس��جد لتش��مل 

ضروب الحياة المختلفة، بما فيها من إنتاجات وسلوكات وقيم، لها أن 

توافق وتستلهم منظور الديانة التوحيدية؛ وهو ما يمكن التحقق منه في 

»متبقيات« مختلفة من هذه العهود البعيدة. غير أن ما يسترعي الانتباه 

في لزوم العلاقة بين الدين والفن، بل بين القرآن تخصيصاً والفن، هو 

أن الدارس��ين لم يولوها الأهمية الحاس��مة التي لها، بل أولى بعضُهم 

الش��أنَ السياس��ي، أي تعاقب السال�لات الحاكمة ف��ي الأمبراطورية 

العربية – الإسال�مية، اهتماماً يزيد على البعد الديني نفس��ه. بل يبدو 

هذا الفن في عدد كبير من الدراسات أشبه بفن استقى أشكاله وصوره 

وهيئاته من سجلات شكلية وحسب.

يتحدث غير فيلس��وف، مث��ل الفارابي وابن س��ينا وغيرهما، عن 

»المحاكاة« أساس��اً لغير صنيع فني، فيحتفظون بهذا المبدأ المس��تقى 

من التفلس��ف الإغريقي لتعيين أنواع فنية، إلا أنهم يبتعدون عنه كذلك 

في تعيي��ن غيرها: يتحدث الفارابي، في »كتاب الموس��يقي الكبير«، 

ع��ن الألحان فيج��د بعضها ش��بيهاً بالمح��اكاة التي تصي��ب التماثيل 

والتزاويق »على ما كانت عليه التماثيل القديمة التي كانت العامة فيما 

خال� من الزمان يعظمونها عل��ى أنها مثالات للآلهة«. ويجد الفارابي 

ألحاناً أخرى لا توافق مبدأ المحاكاة، إذ إن »س��بيلها س��بيل التزاويق 

التي لم تجعل محاكاة لش��يء بل صيغت صياغة لها منظر لذيذ فقط«. 

هناك، إذاً، »منظر لذيذ«، لا بفعل المحاكاة، وإنما بفعل آخر. ألا تعود 

»صياغ��ة« المنظر »اللذيذ« إلى م��ا قاله الناقد عبد القاهر الجرجاني 



76

مل في الكتابة، إذ ش��بَّهَ الجملة  ع��ن جم��ال »النَّظم«، أي عن بناء الجُّ

الجميل��ة بعم��لِ من »نضد )أي: جمع( أش��ياء بعضه��ا على بعض لا 

ه ذلك أن تجيء له منه هيئةٌ أو صورة، بل ليس إلا أن  يري��د في نض��دِّ

تك��ون مجموعة في رأي )أي: ما ت��راه( العين«؟ ألا يعين الجرجاني 

بذلك عم��ل كثيرين في الفن الإسال�مي، مث��ل المزخرفين وغيرهم، 

مم��ن جمعوا أش��كالاً فنية، لم يطلبوا منها »أن تج��يء له منه هيئة أو 

صورة«، أي انتفاء مبدأ المحاكاة الطبيعية؟

ذل��ك أن الفاراب��ي مث��ل الجرجاني قص��را، بعد فلاس��فة إغريق 

عديدين، مبدأ المحاكاة على الطبيعة نفسها، أي على تمثلِ هيئتها، فيما 

يمك��ن الحديث عن محاكاة أخرى، لا تتأتى من هيئة أو صورة، وإنما 

تجتمع وحس��ب في »رأي العين«، ويحدث منها »منظر لذيذ«. وهي 

مح��اكاة لنا أن نتحق��ق من وجودها في صناعات وإنتاجات إسال�مية 

عديدة، وتجد أساسها المادي والجمالي والبنائي – على ما أقترح – في 

القرآن. فكيف ذلك؟

ل��م تعرف ديان��ة أو اعتقاد صل��ةً بكتاب، وبلفظ��ه خصوصاً قبل 

معن��اه، مثل صل��ة التجارب الإسال�مية بكتابها المق��دس. وهي صلة 

تعدت النطاق الديني والشعائري نفسه، لتتناول بنية هذا الكتاب نفسه، 

أي طريقة مثوله للناظر إليه، أي القارئ. هذا ما نعرفه عن المعالجات 

الت��ي طاولت هيئ��ة القرآن منذ عه��ود مبكرة، وما أصاب��ه في هيئته 

المادية من معالجات شكلية تناولت ترتيب السور، وتوزيع الآيات في 

فقرات، وما دخلَ إلى ألفاظه من حركات لتمييز بعض حروفه، فضلاً 



77

عن نظام الصفحة القرآنية، بين تنظيم للس��ور وتزيين لأطر الصفحة 

نفس��ها. وهو ما يجتمع في المنظور الجمالي – على ما أقترح – تحت 

تسمية: »الفصاحة«، إذ إنها لا تعين العناية التي أصابت اللغة العربية 

عموماً، وأس��اليب كتابتها وخطبتها وغيرها، وإنما عينت أيضاً عناية 

جمالية تتعدى اللغة نفس��ها لتشمل »الفن« ومفاهيم الجمال عموماً في 

التجارب الإسلامية.

الحدي��ث عن »الفصاح��ة« حديث عن بن��اء »تقاليد« ومرجعيات 

يت��مُّ الاحتكام إليها، ما تمثَّلَ في العهد الأموي: في عمليات جمع اللغة 

وتقعيدها، والشروع في تعليم العربية لأقوام غير عربية بدل اكتسابها 

التلقائ��ي، وتصني��ف الش��عر الجاهلي ف��ي كتب ومخت��ارات، ومنها 

»المعلقات« نفس��ها. وهو م��ا اجتمع تداولهُ في المجالس، س��واء في 

البال�ط أو بي��ن العلماء، أو ف��ي منتديات خاص��ة بالمتأدبين. غير أن 

الحديث عن »الفصاحة« لا يعدو كونه تس��مية لغوية وأسلوبية لما هو 

أبعد من ذلك، وه��و الاحتكام إلى المرجعية الدينية، التي يمثل القرآن 

نواتها وعمارتها. فهو في أساس القراءة والتعلم، والمناظرة والتفسير، 

والفق��ه والحك��م، والعب��ادة والجه��اد وغيرها من أنواع الممارس��ات 

والأعم��ال والإنتاجات. وهو ما أجملهُ في قول س��ريع: القرآن نظاماً 

للمح��اكاة. هذا م��ا نجده في نظرية »إعجاز الق��رآن«، وهي أعلى ما 

توصل إليه الفكر النقدي القديم، منذ الجاحظ وبعده؛ وهو إعجازٌ واقع 

– وإن ينطل��ق من »الكلام المنزل« – في »النظم«، في ضم أس��باب 

الكلام بعضه ببعض، أي في ما يفعله الكاتبون أساساً وإن لا يصلوه. 



78

ه��ذا ما يمكن التحقق منه في مراجعة الأعم��ال الفنية التي أخذت 

من القرآن، ومن الكتابة عموماً، مادة لها: فالخط يس��تعيد مجمل سوَر 

الكتاب الديني، أو آيات منه وحسب، وصرف خطاطون لهذه العمليات 

والمعالج��ات مجهودات عديدة وتوليدي��ة للخطوط بعضها من بعض، 

مثلما صرف دارس��ون لهذه المجهودات عنايات تحليلية مناسبة، بين 

تأريخ لها وتقويم لحس��نها وشرح لطرقها. وما يستوقف في هذا الأمر 

يتعدى نش��أة فن غير معروف في التجارب الس��ابقة على الإسلام، بل 

نش��أة فن إسلامي صرف ومبتكر، ليشمل مكانة القرآن، أو محوريته، 

في مجهودات وفعالية النش��اطات والعمليات المختلفة التي أقَدمَ عليها 

كُتاب وصُناع وذواقة وغيرهم. 

فلقد جعل بع��ض النقاد من تحريم التصوير العبادي أساس��اً بنائياً 

له��ذا الف��ن، وخالفوا في ذل��ك غير واقع��ة في فهم أسس��ه: توجد في 

الديانات تحريمات تنهي عن هذا الأمر أو ذاك، وهو ما وقعَ في الديانة 

الإسال�مية في محاربة الوثنية تحديداً، إلا أنه لم يمنع ممارس��ات فنية 

غيره��ا، ومنها التمثيل الوجودي كم��ا في المزوقة وغيرها. وإذا كان 

للديانة الإسال�مية هذا »المُح��ال« )l›impossible( التصويري، فإن 

هذا النهي لا يكفي لتفسير الوجهة التعيينية التي وسمت الفن الإسلامي 

في هذه الهيئات والأشكال أو تلك. فممارسة الفن تقوم على اختيارات 

)وإن ب��دأت بممنوع��ات في نطاق يعين��ه(، وللفناني��ن أن يجدوا فيها 

��طة للفن. ذلك أن قراءة بعض الدراسات الغربية  أس��باباً محفِّزة ومنشِّ

عن الفن الإسال�مي تظهر بأن الفنان المسلم كان في وضعية المراقبَ 



79

المقم��وع أو المكبوت دوم��اً، الذي لا يقوى على ممارس��ة التصوير 

التش��بيهي، فإذا به »يتحايل« على الممن��وع ويطوع خبرته الفنية في 

الزخرف��ة أو في الخط وغيرها، غي��ر قادرين في هذه الكتابة – واقعاً 

– ع��ن تصور صناعات وأس��اليب فنية غير الت��ي عرفوها وجعلوها 

أساس الفن الوحيد. 

ما يستوقف في مواد فنية إسلامية عديدة هو أنها تنبني وفق منطق 

كتاب��ي، تدويني. هذا يصح في العلامات نفس��ها التي تنبني بها المادة 

الفنية: حروف، جمل، نصوص، أش��كال هندس��ية أو خطية وغيرها؛ 

وه��ي تكاد تختصر وحدها – لو وضعتُ بعض الصور المزوقة التي 

ت��رِدُ ف��وق الكتب أو بعض الج��دران والأعمدة الإسال�مية القديمة – 

العلام��ات التي ينبني منه��ا العمل الفني. وهذا يصح أيضاً في »نظم« 

العلامات، أي في أش��كال ضمِّ بعضها إلى بعضها الآخر. ولو اتبعتُ 

هيئ��ة هذه الم��واد الفنية، لتحققتُ من أن لها س��بيلاً نظَْمياً يتخذ وجهة 

الكتاب��ة بالعربي��ة، أي من اليمين إلى الش��مال، وهو ما يس��تمرُّ فوق 

الس��طح المادي للعمل الفني أياً يكن تكوين��ه المادي: الفنان يخطُّ فوق 

الس��يف المذهَّب، وفوق الآنية، وفوق الج��دار، وفي صورة متمادية، 

حت��ى إنه يقيس دائرة الآنية أو الصحن ال��ذي يخطُّ عليه، بحيث يأتي 

المكتوب موافقاً لمساحة العمل فلا تنقص عنه أو تزيد عليه.

يقول ابن الرومي عن الخط:

ه الغائب« ظهرتَ على سرِّ 		 »له شــاهدٌ إن تــأملتهَ



80

وه��و قولٌ في الف��ن عموماً، إذ إن��ه فنُّ التأمل في الش��اهد )الأثر 

اللغوي، العلامة أو الشكل الزخرفي...(. أي أن جمالية العمل الفني لا 

تقوم فيه إّال بوصفه شاهداً، أثراً، ظاهراً لباطن أجمل، ولحقيقة أنصع. 

لهذا يمكن الكلام، من جهة، عن حيز فني ينحصر في حدود الصفحة، 

أو ف��ي ح��دود القطعة الزخرفية، وعن حيز جمال��ي هو مجمل العمل 

الفني في علاقته بحقيقته الغائبة. فضاء فني، ولكن بعد أن بس��طتْه يدُ 

الخالق: مكانه هو، لا يشاركه فيه أحد. ألا يقول الحلاج: »الخط أصله 

نقط��ة، فهو مجموعة من النقاط لذلك قل��تُ: ما رأيتُ خطاً إّال ورأيت 

الله في��ه«؟ وهو ما يمكن ترجمت��ه بالمعنى التالي: أخطُّ في كل مكان، 

لكي يكون الله حاضراً دائماً. إنه مكانه – مكانه هو، طالما أنه موجود 

ف��ي كل مكان، في الحيز، في الفضاء، قبل إنجاز العمل الفني وبعده، 

فيه وعِبْره. 

يمث��ل العمل الفن��ي بمثابة تدوين أو نقش عل��ى حامل أبيض؛ ولا 

خلفية له سوى البياض، سوى الفراغ، سوى المكان الكلي، أي الكون 

الذي ينتش��ر ويتمدد تبعاً لأبعاده الهندس��ية ومواصفاته المادية: ترى 

العم��لَ الفني ينبس��ط مع الجدار المس��طح، ويدور بش��كل دائري مع 

ى في العمائر كما في التحف، وعلى س��ائر الحوامل  العام��ود، ويتزوَّ

المادية من خزف ونس��يج وخش��ب ومعدن وحصى وحجر وفسيفساء 

وغيرها. 

بسطَ الفنان القديم الوجود مثل ورقة، أمثل جدار، وتأكدَ من وجود 

الله في��ه، في كل جوهر فرد، في كل مس��احة، في كل فضاء. فنٌّ يملأ 



81

الفراغ، من دون أن يخلق إيهاماً بالمكان، أو إيهاماً بالعالم. فنٌّ يستولد 

��ن ظاهرَه��ا، أو يعرضُه��ا في أجمل  طبيع��ة أخ��رى للطبيعة، ويحُسِّ

صورها وهيئاتها. نقشٌ وحس��ب، آثار كتابية وزخرفية وحسب، تبلِّغ 

غيابه... الحاضر، أو حضوره... الغائب. 

الغلبة ورِقَّة الأحوال

يقول ابن خلدون في »مقدمة« تاريخه: »ذلك أن الأمة إذا تغلبتْ، 

وملك��ت ما بأيدي أه��ل المُل��ك قبلها، كَثرُ رياشُ��ها ونعمته��ا، فتكثر 

عوائده��م ويتجاوزون ضرورات العيش وخش��ونته إلى نوافله ورقته 

وزينته، ويذهبون إلى اتباع من قبلهم في عوائدهم وأحوالهم، وتصير 

لتل��ك النوافل عوائد ضرورية في تحصيله��ا، وينزعون مع ذلك إلى 

رقة الأحوال في المطاعم والملابس والفرش والآنية، ويتفاخرون في 

ذلك، ويفاخرون فيه غيرهم من الأمم، في أكل الطيب، ولبسِ الأنيق، 

وركوب الفاره، ويناغي خلفَهُم في ذلك سلفهَم إلى آخر الدولة، وعلى 

ق��در ملكهم، يكون حظُّهم من ذلك وترفُّهمُ فيه، إلى أن يبلغوا من ذلك 

الغاية التي للدولة، إلى أن تبلغها بحس��ب قوتها وعوائد من قبلها س��نةُ 

الله في خلقه«. 

يعاي��ن ابن خلدون أحوال الأمم، إلا أنه يس��تند واقعاً إلى ما عرفهَ 

وق��رأه من أح��وال الأمة الإسال�مية نفس��ها، بين ما كان��ت عليه في 

»بداوتها« وخش��ونتها في الجاهلية، وما بلغتْه في عهودها السياس��ية 

المختلف��ة، من أحوال رغد وثروة وتم��دن وغيرها. وهو بهذا المعنى 



82

يفتت��ح إمكانَ درس الفن بدرس الترف نفس��ه: الربط قائم في منظوره 

بين الغنى المادي والتحس��ن الذي يصيب أحوال العيش الإنساني، بين 

مأكل وملبس ومس��كن وزينة وغيرها. فبفعل الغن��ى المرتبط بالغلبة 

تبلغ المصنوعات حالات عليا من الجودة والأناقة وغيرها. فمن خلال 

ملاحظة أوجه المعاش نفس��ها، يعاين اب��ن خلدون ويتحقق من وجود 

تمايز في الصناعات نفسها، بين ما تكون عليه في تلبية الحاجة، وبين 

م��ا يمكن أن تصل إلي��ه، إذ تلبي احتياجات الت��رف والتمدن، بما فيه 

تأثرها وأخذُها عن غيرها من الشعوب والأمم التي غلبتْها واستتبعتْها.

ما يستوقف الدارس، في تتبع أحوال الفن القديم، هو تناسبها الشديد 

م��ع احتياجات النمو والتوس��ع التي اقتضاها »الفتح« الإسال�مي، إذ 

عاش��ت ش��عوب وثقافات وأمم في نطاق جديد، واحد، وفق تنظيمات 

إداري��ة وسياس��ية، وعمراني��ة بالتالي، فضلاً ع��ن أن الديانة الجديدة 

اقتض��ت، ف��ي ش��عائرها وممارس��اتها وطق��وس إدارتها السياس��ية 

والدينية، إعادة تعيين وتحديد جديدين للمكان، لوظائفه، وللاحتياجات 

فيه، سواء في السكن أو التنقل أو التسوق أو التعلم أو غيرها. اجتماع 

جدي��د، إذاً، ولا يكف��ي، والحال��ة ه��ذه، الحديث عن أن هذا المس��جد 

»اس��تعار« عاموداً إغريقياً ف��ي بنائه، بل الحديث عما اندرج فيه هذا 

العامود، وعما لبَّاه من احتياجات في البناء، وعما ظهرَ عليه في هيئته 

الفنية الجديدة.

هذا ما نعرفه ع��ن وظائف العمران الجديد )المواقع المخصوصة 

بالقصر والمس��جد والسوق، ومواقع السكن بالنس��بة إليها( في المدن 



83

المبني��ة حديثاً، في الكوفة تحديداً، ثم على نطاق أوس��ع وأش��د تبلوراً 

م��ع بن��اء مدينة بغ��داد في العهد العباس��ي. وهو ما نعرف��ه في نطاق 

»الدواوي��ن« الحكومي��ة، وم��ا طلبتْه من ممارس��ات بعينها، من خطٍّ 

ومسكِ دفاتر حسابية، وما اقتضتْه المراسلات نفسها، باسم الخليفة أو 

الوالي، من أنماط كتابية، فنية تليق باسم صاحبها، وتبُرز بأدوات الفن 

مكانت��ه: الخط العربي، بقدر ما احتاجَه القرآن الكريم نفس��ه، اقتضتْه 

كذلك صورة السلطة لنفسها، ولعلاماتها الدالة عليها. 

كما تحدث ابن خلدون أعلاه، أخذت الدولة الإسال�مية الناشئة من 

الش��عوب والثقافات والفنون المادية التي غلبتها ما احتاجت إليه منها، 

وفق ضروراتها وتطلعاتها، وتعاملَ الفنانون والمهندس��ون والصناع 

وغيرهم مع ما غنمته شعوبهم مثل مواد للعمل، ناقلين أحياناً، ولاسيما 

في العهود الإسال�مية الأولى )في بعض فنون العهد الأموي(، أشكالاً 

وهيئ��ات فني��ة معروفة في هذا الف��ن أو ذاك )من بيزنطي وفارس��ي 

وإغريقي وغيرهم( إلى السياق الإسلامي.

هذا ما نقله ابن المقفع في كتاب عربي، »كليلة ودمنة«، عن الأدب 

الفارسي، نقًال عن الأدب الهندي. وهذا ما نقله مهندسون ومزخرفون 

ف��وق جدران »الجامع الأموي الكبير« في الش��ام، أو ما فعلهَ غيرهم 

ف��ي مس��جد عقبة بن ناف��ع في القيروان. ه��ذا ما اعتم��دَه كُتاب أقباط 

ف��ي دواوين الحكم، قبل أن يت��م »تعريب الدواوين«، أي جعل الكتابة 

عربية فيها، ويتولاها عرب مسلمون بأنفسهم.



84

بهذا المعنى يمكن الحديث عن الفن الإسلامي بوصفه أقوى وأوسع 

رَ  صي��غ الف��ن »المعولمة« في زمان��ه، بعد أن أخذَ واس��توعب وحوَّ

بة في البناء والزخرفة والخط والوش��ي  دَ أس��اليب قديم��ة ومجرَّ وجدَّ

وغيرها عند شعوب وثقافات وفنون عديدة: ففي بناء المسجد والقصر 

ش��يء من الكنيس��ة والقصر الروماني، وفي الآنية ورس��ومِها شيء 

م��ن صناعة الصين، وف��ي تزويق صفحات القرآن ش��يء من تزيين 

الأناجيل البيزنطية، وفي أنواع الزخرفة المختلفة، الكتابية أو الهندسية 

أو اللاحقة بأوانٍ وأدوات وغيرها، أشياء من زخارف فارسية وقبطية 

ورومانية وغيرها. إلا أن الجديد في أمر هذه التعالقات، هو أن الصيغ 

الفنية الجديدة، الإسال�مية، حلَّتْ بدورها مكان صيغ الفن التي أخذت 

عنه��ا، وفي بلدانها. وهو ما بلغَ، ولاس��يما في العهود العباس��ية، حداً 

عالي��اً من التبل��ور الناجز، بحيث يصعب على ال��دارس تفكيك العمل 

الفن��ي، وإعادته إلى ش��يء من الأصول والصيغ الت��ي أخذ منها، بل 

باتت صناعات الفن الإسلامي وليدة نفسها، بهذا المعنى.

له��ذا وج��ب رب��طُ درسِ الف��ن بدرس الترف الإسال�مي نفس��ه، 

وباحتياجات الفئات الناف��ذة والمتنعمة فيه من علاماتِ ملكيةٍ وظهورٍ 

علني لهيئتها، تبرزُها وتميزُها عن غيرها: إن قراءة كتاب »الأغاني« 

وحده تفيد في الوقوف على أوساط وأحوال اجتماعية، دالة على التمدن 

وصنوفه، وتنعقد ح��ول الخليفة أو الوالي، مثلما تنعقد في »مجالس« 

الخاص��ة كذل��ك. هذا ما يمكن الانتباه إليه، من��ذ العهد الأموي، في ما 

كان ينعقد حول الخليفة من جلسات شعرية، أو بين الشعراء أنفسهم في 



85

ما بينهم، أو في بيت إحدى المغنيات أو أحد العازفين. هذه الجلس��ات 

كان��ت »مغلقة«، ومحصورة الع��دد، إلا أن أخبارها كانت تتنقل عبر 

الشهود أو الرواة وغيرهم، ما جعلها حلقات متقطعة ومتصلة في آن، 

يتمُّ فيها نقاش أشكال الاستحسان )أو الاستقباح( بين أعضائها، والتي 

لا تلب��ث أن تنتق��ل وتعمم إل��ى غيرها، إلى الغائبين عنه��ا تحديداً، ما 

يجعل منها أحكاماً ذوقية معمَّمة. بل بلغ الأمر نطاقَ الأفراد أنفس��هم، 

ونطاق الجمال الطبيعي نفس��ه، بدلي��ل أن مصعب بن الزبير )647 – 

690 م( أتى بأحد الشعراء إلى حيث تقيم زوجته الجميلة، عائشة بنت 

طلحة، وقال له: »أفَتدري لمَِ أدخلناكَ؟«، فأجابه الشاعر بالنفي، فقال 

ل��ه مصعب: »لتحُدث بم��ا رأيتَ«. ويحفل كت��اب »الأغاني«، الذي 

اس��تقيتُ منه هذا الخبر، بأخبار واسعة تفيد عن احتياج أفراد مختلفين 

إل��ى تبلي��غ ما يملكونه أو ما يتمتعون به من جمال أو ثروة، أو صوت 

جميل، أو ش��عر ساحر، إلى غيرهم، عبر الشعر تحديداً، بوصفه أداة 

الذيوع الاجتماعي الأكثر اعتباراً وقيمة.

ما نجده في جمال الأشياء المصنوعة من مواد نفيسة وصنع حاذق 

وأش��كال مبتكرة، نجده في سلوكات الأفراد أنفسهم، في طلبهم الشديد 

عل��ى الظهور الاجتماع��ي المتميز، والذي يتمثل ف��ي الزي والعطر 

والأكل والس��كن، مم��ا تحف��ل به الكت��ب والأخبار القديمة، ولاس��يما 

في العهد العباس��ي. بل بلغ تدفق الترف ح��داً، كانت تختار فيه إحدى 

المتنعم��ات الن��ومَ على قبول إح��دى الجواهر الفري��دة: فقد نقل كتاب 

»الأغاني« عن مصعب، المذكور أعلاه، أنه دخل يوماً على عائش��ة 



86

بنت طلحة، »وهي نائمة متصبحة ومعه ثماني لؤلؤات قيمتها عشرون 

أل��ف دينار، فأنبههَا ونثرَ اللؤلؤ في حجره��ا. فقالت له: نومتي كانت 

أحب إليَّ من هذا اللؤلؤ«. بل يحار العائد إلى قراءة هذه الكتب القديمة 

ف��ي معرفة أنواع الأقمش��ة والأثواب والعطور والس��يوف والجواهر 

وغيره��ا التي تذكرها، والتي تنس��بها إلى بلدان منش��ئها العديدة، ولا 

يحس��ن هذا القارئ نسبتهَا إلى ما هو معروف منها حالياً، بل يجد أنها 

أوسع منها بكثير.

لهذا وجب البحث، إذاً، عما بين القرآن والتمدن من علاقات ضمن 

التجارب التاريخية، وفي أحوال المجتمعات المعنية. فلا يكفي الحديث 

وحس��ب عما أوجبه الدين الإسلامي من شعائر وعبادات وممارسات 

أو م��ن أبع��اد روحانية، وإنما عما أوجبه التمدن نفس��ه، وبدوره، من 

ع��ادات وس��لوكات وصراعات وعلام��ات. فلا يس��تقيم الحديث عن 

الدين من دون الترف الذي لازمه في السياق الاجتماعي والتاريخي، 

وبين الش��عوب والجماعات والأفراد. كما لا يستقيم البحث في »فنية« 

ه��ذا الإنتاج أو ذاك، من دون ملاحظة التقاطعات بل التش��ابهات في 

المعالجات، التي تصيب في الوقت عينه ما هو خاص بإنتاجات الدين 

وما هو خاص بإنتاجات الدنيا أيضاً. بل يس��تطيع الباحث، إن ش��اء، 

أن يقي��م نوعاً من المقارن��ة اللافتة بين إنتاج��ات متباعدة، مثل كأس 

ومخطوط وس��يف وآنية وغيرها، فيجد أساليب المعالجة متقاربة، إن 

لم تكن واحدة في بعض الأحوال. فما يقوم به الخطاط فوق ورقة، يقوم 

ب��ه المهندس فوق جدار في مس��جد، بانياً بذلك جمالية الورقة ونس��قَ 



87

السطر. وهو ما يستعيده بدوره صانع الأواني والسيوف وغيرها، تبعاً 

لأش��كالها وأحجامها. فما يجمعُ ويفرق بين هذه الفنون المختلفة؟ أهو 

ف��نٌّ واحد، ولكن فوق حوامل مادية مختلفة؟ أهي فنون مختلفة، ولكن 

مشتركة في بعض المفردات والمعالجات؟ ما يعين »الفن« أساسا؟ً ما 

الذي يميز بين »الفن« وغيره من الأعمال البشرية؟.

نظام الفنون

يتحق��ق العائد إلى كتاب عمانوئيل كَنط )E. Kant( الش��هير، »نقد 

ملك��ة الت��ذوق«، من أن الفيلس��وف وصلَ وقطعَ بي��ن أنظمة مختلفة 

لترتيب الفنون عموماً، ولاس��يما في النطاق الأوروبي، إذ استعرض 

فنون��اً، مثل تنظيم الحدائق أو المحادث��ة الصالونية، أو اللوحة الزيتية 

والتمثال، في س��ياق كتابي واحد. غير أن هذا التوقف عند هذه الفنون 

ل��ن نجده مجموعاً عند غيره بعد هذا التاريخ، وس��نجد نظام »الفنون 

التش��كيلية« يتقدم عل��ى نظام »الفنون الجميلة«: وه��و ما أطلقُ عليه 

تس��مية »عهد الرس��م« الذي بات القيمة العليا في نظام الفنون. وهي 

قطيعة أخرى بعد غيرها، تلي س��قوط القس��مة القديم��ة )التي راجت 

 arts( »والمميزة بين »فنون يدوية )ف��ي »عصر النهضة« الأوروبي

mécaniques( و»فن��ون ح��رة« )arts libéraux(. ذلك أن الفلاس��فة 

والفنانين، مثل الذواق��ة والمقتنين، تنازعوا حول ترتيب الفن، وحول 

تشريعه، فأسقطوا فنوناً ورفعوا غيرها. 

لقد ناس��بَ الدرسُ الأوروبي للفن الإسال�مي، منذ أواس��ط القرن 



88

الثامن عش��ر، قيامَ »الصورة« نمطاً أعل��ى للفن في أوروبا؛ وهو ما 

يمكن الانتباه إليه منذ كتابات المؤرخ الألماني جون جواش��يم وِنْكلمن 

)Johann Joachim Winckelmann)، (1768 – 1717(، ال��ذي جعلَ 

من درس الرسم أساسَ درس الفن. وهو ما يمكن التحقق منه في عدد 

من قواميس الفن، التي راجت منذ مطالع القرن التاس��ع عشر، والتي 

تذم��رَ واضعوه��ا من توجيهات الناش��رين، ومن طلبهِ��م إدراج مواد 

الموسيقى وغيرها من »الفنون الجميلة« في مداخل القاموس، فيما كان 

واضعو القواميس يرغبون في تخصيص القواميس للرس��م ومشتقاته 

الفنية، تحديداً وحصراً. هذا ما يفسر تحكمَ هذا العهد، »عهد الرسم«، 

بمنظور درسِ »الفن الإسال�مي«: هذا ما قصر دارس��يه الأوروبيين 

على معاينة مواد من دون غيرها من الإنتاجات الإسال�مية، وهذا ما 

جعل التقويم الجمالي محصوراً، هو الآخر، بهذه المواد الفنية من دون 

غيرها. ولكن ماذا تقول الكتابات الإسال�مية القديمة في نظام الفنون، 

أو في »تصنيفها«؟

إن الع��ودة إلى الكت��ب العربية القديمة، ولاس��يما كتب »تصنيف 

العل��وم«، تظُه��ر عدم وج��ود عِلْم أو ع��دة علوم مختص��ة بالفن، أو 

بـ»الحُس��ن« )أو الجم��ال(، فيما خلا حديث »إخ��وان الصفاء«، في 

»الرسائل«، عن »صناعات الزينة والجمال«، التي تشمل الصناعات 

المترف��ة خصوصاً، من إنتاج الحرير والديباج والعطر وما ش��ابهها. 

ول��و بحثن��ا في هذه الكت��ب عن م��واد وتحاليل تتن��اول »الفن«، كما 

نعينه اليوم، أو في القرون الس��ابقة، مثل تعيين��ات »الفنون الجميلة« 



89

و»الفنون التشكيلية«، لوجدنا أن ما يناسبها من فنون في الثقافة المادية 

القديم��ة متوزعٌ في علوم وفنون مختلفة: ففي كتاب للكندي )وهو من 

أوائل »المصنفين« العرب(، »كتاب ماهية العلم وأقس��امه«، يصنف 

الموس��يقى والهندس��ة في باب الرياضيات، وهو التصنيف عينه الذي 

اعتم��دَه الفاراب��ي والخوارزمي وابن س��ينا والغزال��ي وغيرهم. كما 

يتحدث الفارابي وابن سينا عن »صناعة التزويق«، أو عن »الوشي«، 

ولكن من دون أن يدرجا هذه أو تلك في عِلم أو فن بعينه. 

يمكننا أن نعدد الأمثلة، عند هذا الفيلس��وف القديم أو ذاك، إلا أنها 

كله��ا تفيد أنه كان للصناعات المختلفة، وللعلوم التي تدرس��ها، أنظمةُ 

ترتي��ب، وحس��اباتُ اعتبار مختلف��ة في تلك العه��ود القديمة، عدا أن 

ثقاف��ة تلك العه��ود، مثل معايير التقويم )بين استحس��ان واس��تقباح(، 

كانت تصرف جهودها وتفكيرها إلى صناعات وقيم، وإلى استهدافات 

ك هذه الثقافة  مرجوة أو متوخاة منها، هي غير الاستهدافات التي تحرِّ

أو تل��ك، في عهود أخ��رى، مثل عهودنا الحالية. وه��و ما يحتاج إلى 

ع��رض وش��رح مطولين يظُه��ران، من جه��ة، المكان��ة المتواصلة 

لـ»الصورة« في التراث الإغريقي – الروماني، ثم المس��يحي، بلوغاً 

إل��ى اللوحة الزيتية، الصالوني��ة الطابع، ابتداءً من »عصر النهضة« 

في أوروبا، ويظُهران، من جهة ثانية، في س��ياق المقارنة عينها، أن 

»الصورة« لم تحظَ بمثل هذه العناية في التجربة الإسلامية، لحسابات 

عبادية )النهي عن عبادة الصور والتماثيل الوثنية(، وأخرى اعتقادية 

وفلس��فية، إذ تق��ع الصورة في أدنى الهيئات والأش��كال المحسوس��ة، 



90

الت��ي يمك��ن التعويل عليها في بن��اء المعرفة بالمقارن��ة مع العلويات 

دات.  والمجرَّ

احتياجات واس��تهدافات مختلفة ومتغي��رة، من دون أن يكون الفن 

غائب��اً، ولا تذوق الجمال معدوماً. ففي الوقت الذي يتمُّ فيه القول بعدم 

وج��ود نظام لترتيب الفن في الثقافة العربية – الإسال�مية القديمة، لا 

يمكننا إغفال أن هذا »الفن«، بأنواع مختلفة وعديدة، كان موجوداً في 

تلك المجتمعات، في سلوكات الجماعات والأفراد، وإن لم يحظَ بعناية 

كتابي��ة قوية. فالقصور والدور الفاخرة والس��يوف الس��احرة والكتب 

المصورة والأواني الجميلة والأقمش��ة والأثواب الباهرة والمصاحف 

الش��ريفة الفتان��ة وغيرها مما يت��مُّ حفظَه، اليوم، ومم��ا يثير إعجاب 

الملايين من البشر، تمَّ صنعُه وامتلاكُه والتنافسُ عليه في تلك العهود 

القديمة. ومع ذلك، لا نجد في الكتابات القديمة س��وى نبذات قليلة عن 

المس��جد الأموي الكبير في دمش��ق، أو عن قب��ة الصخرة في القدس، 

فيما لا نعثر أي كلام عن مزوقات الواس��طي الذائعة الصيت... بينما 

نجد آلاف الصفحات في ش��رح قصائ��د المتنبي، أو مئات الآلاف من 

الصفحات في الأحاديث النبوية.

فروقٌ وحس��ابات متغي��رة، إذاً، ع��دا أن قلة العناي��ة )فضلاً عن 

فق��دان مخطوط��ات ومخطوطات قديم��ة(، بصناعات وس��لوكات لا 

تعني بالضرورة عدم عناية الجماعات والأفراد بها، في الممارس��ات 

والعادات. ويزيد من حدة هذا التباين أن ما ندرجه، اليوم، في تس��مية 

»الف��ن« )و»الفن��ون«( كان ين��درج ف��ي غالبه في تس��مية »الحرف 



91

والصناعات«، وهو ما أدرجَ له غير فيلسوف قديم باباً في تصنيفاته. 

إلا أن��ه باب يقع ف��ي أدنى مرتب��ات المعرفة، في ثقافة كانت تس��عى 

إل��ى بناء نظرية للمعرفة – الحق، تجم��عُ فيها بين التوحيد والتجريد، 

أي الابتع��اد ع��ن التفرق والتبعثر في أصول المعرفة، وعن الحس��ي 

ه لكينونة الموجودات.  المضلل والمشوِّ

لو كان لنا أن نطبق على الجمال الإسال�مي ترتيباً للفنون يناس��ب 

المقترحات الأوروبية في درس فنونها، لكنا وجدناه في قس��مة الفنون 

بي��ن »يدوي��ة« و»حرة«، لا ف��ي ترتيب »الفن��ون الجميلة«، ولا في 

»الفن��ون التش��كيلية« خصوص��اً. ذل��ك أن العائ��د ل��درس الماضي 

الإسلامي، في كتاباته المختلفة، يتحقق )على ما درستُ في أحد كتبي( 

من وجود نطاقيَن من الممارسات والإنتاجات، ومما يلحقها من أحكام 

وتقويمات، يمكن تلخيصها في التمييز بين الش��اعر والصانع اليدوي. 

فالش��عر لا يرقاه أي فن ف��ي عالم العرب كما في عالم الإسال�م، ولا 

يداني��ه أي اعتبار: ه��ذا يصحُّ في الإقبال عليه، وتداوله بين البلاطات 

وبي��ن الوراقي��ن، وهذا يصحُّ في تذوقه والحكم عليه، س��واء في كتب 

التفس��ير والجمع لمواده وش��عرائه، أو في الاحتكام إليه في تقويماتٍ 

وأح��كام تطلب الج��ودة والتميز بي��ن الصناعات البش��رية المختلفة. 

وهو ما يمكن قوله في الغناء، الذي بلغ منذ العهد الأموي ش��أناً عالياً 

ف��ي الإقب��ال عليه، بين تخصص أف��راد به، وتميزهم في��ه، وإنتاجهم 

لأساليب مخصوصة فيه، وبين انتظام حلقات الاستماع إليه، سواء في 

البلاطات والمجالس أو في أمكنة احترافية وفي عروض مخصوصة، 



92

يراف��ق الغناءَ فيها العزفُ والرقص أحياناً، على ما تحفل الأخبار عن 

ذل��ك ف��ي مجلدات »الأغان��ي«. واللافت في فنَّي الش��عر والغناء هو 

اجتماع الكلام عنهما في كونهما عمليَن شديدَي التميز، لدرجة نعتهِما 

بأوص��اف وأفعال الجن تحديداً. فكيف نميز بين صناعة وصناعة؟ ما 

الذي يجعل من صناعة ما »فناً«؟ ما يجمع ويفرق بين الفنون؟

وجب التمييز، بداية، بين ممارسات مختلفة في الصناعات عموماً، 

بين ممارسات تطلب الحذاقة في إنتاجها، فضلاً عن غنى موادها نفسه 

في بعض الأحيان: التمييز بين س��يف مبتكَ��ر الصنع ومزيَّن بأحجار 

كريم��ة وبين س��يف »عادي«، إن جاز الوص��ف. وهو تمييز يقع في 

مجم��ل الصناع��ات، إلا أنه يبلغ في بعضها درج��ات عليا من الصنع 

الح��اذق، فضلاً عن إقب��ال المتنعمين والذواقة علي��ه، أي على أنواع 

مح��ددة وأكثر من غيرها فيه: هذا ما يصحُّ ف��ي إنتاجات زينة المرأة 

)حلى، عطور، زي...( وزينة الرجل )س��يوف، خواتم، زي...(: هذا 

م��ا اجتم��عَ في أحد كتبي في لفظ »الش��ارة«، العرب��ي القديم، ومعناه 

»اللباس والهيئة الحسنة«.

إن أن��واع الصناعات هذه معروفة في غالبه��ا منذ العهد الجاهلي 

في ش��به الجزيرة العربي��ة، إلا أنها بلغت تنوع��اً ودرجات تفنن عليا 

في التجارب الإسال�مية، خاصة وقد دخلتها تأثرات ومعالجات متأتية 

من فنونِ ش��عوب أخرى. وه��و ما يمكن قوله في المأكل والمش��رب 

والمسكن كذلك، أي في كل ما يوافق عيش الإنسان، وظهوره، وتذوقه 

لأطايب الحياة. هكذا ازدان الإنسان، مثل محيطه وأدواته، بمسحة من 



93

ت��رف مزي��ن؛ وهو ما أجمعُه، في العهد الإسال�مي، ف��ي نطاق »فن 

المت��اع«، أي الفن��ون والمعالجات اللاحقة بكل ما يمكن للإنس��ان أن 

يملكه ويقتنيه، لنفسه أو لبيته، لعيشه كما لظهوره.

كما وجب التمييز كذل��ك بين صناعات مادية، »عادية« أو حاذقة 

)مثلم��ا ذك��رتُ للتو(، وبي��ن صناع��اتٍ غيرها، »عقلي��ة«، إذا جاز 

الوص��ف. أي وجب الحديث عن صناعات ذات طبيعة أخرى، وذات 

مواد مختلفة، تحتاج في إنتاجها إلى قدرات العقل والمخيلة والعاطفة، 

وإلى خبرات الثقافة بمعناها الاختصاصي الضيق: فما يدعو للتعجب 

والدهش��ة ف��ي زي جاري��ة، أو في »طل��ة« أحد الفرس��ان، هو غير 

التعجب والدهش��ة في مجلس أو في بلاط عند س��ماع قصيدة أو لحن، 

أو عن��د رؤية قرآن م��زوق وغيرها. هنا الحواس تش��ترك في تذوق 

الكت��اب أو القصيدة وغيرها، مثلما تش��ترك الحواس في تذوق جودة 

الصنع أو غرابة الشكل وغيرها في الصناعات المادية الحاذقة، إلا أن 

الحواس تستدعي، في تذوقها للصناعات »العقلية«، معايير استحسان 

)واس��تقباح( ذات حمولات ثقافية اختصاصية، وقد تمَّ التنافس حولها 

وتقعيدها في أوساط مهنية ضيقة تنعقد دوراتها، قبل الكتب ونقدِ النقاد 

والفلاسفة، في البلاطات والمجالس والمنتديات. 

ه��ذه الصناعات »العقلية« عُرفت ف��ي الجاهلية، إلا أنها بلغت في 

العهد الإسلامي مكانة متبلورة، رافقتْها وعززتها صناعة الورق نفسه 

منذ مطالع العصر العباسي. فقد اجتمعَ للصانعين العقليين حاملٌ مادي 

)الورق المأخوذة صناعته من الصينيين(، حافظٌ في صورة مس��تديمة 



94

لإنتاجاتهم؛ بل عززَ توافرُ هذا الحامل المادي حفظَ الأخبار والنقاشات 

وبلورة المعايير بين أهل المهنة نفسها: هكذا نجد في عداد الوراقين خيرة 

الكاتبين، من الجاحظ إلى أبي حيان التوحيدي. وهكذا نش��أت علاقات 

خصبة وجديدة، بين نقل الأخبار الش��فوي وبين تدوينها، وبين التدوين 

نفس��ه وبين التفكير في الكتابة نفس��ها، وبين المجال��س والاجتماعات 

وبي��ن تأليف الكت��ب، وبين مصادر التأليف )من نقل ومعايش��ة( وبين 

فسحة الكتاب الداخلية بوصفها مكاناً للتحاور والتنافس.

ق��د يكون فنُّ الخ��ط خيرَ علامة دالة على التغي��رات الجديدة التي 

أصابت الفنون والصناعات في العهد الجديد، إذ إن الخط كان معروفاً 

ف��ي نطاق ضيق ومحدود في الجاهلية، ثم بلغ مع ديانةٍ لها »كتاب«، 

وفي »لسان عربي مبين«، ضرورات جمالية، فضلاً عن ضروراتها 

العبادية والتعليمية والثقافية. ففي الخط تجتمع الممارسة اليدوية )بكل 

م��ا تطلبه من مهارات وخبرات وتقنيات( بالممارس��ة العقلية )بكل ما 

تطلبه من قراءة وثقافة وذائقة(، كما يجتمع المادي بالروحاني، والشاهد 

بالغائب. وبالخط اجتمع القرآن بممارسات المتأدبين، فضلاً عن متاع 

المتنعمين. ولقد بلغ فن الخط حدوداً عالية في التميز الأس��لوبي تشُ��به 

ما عرفه الش��عر والغناء، قبله ومعه، ولاس��يما ف��ي تفرعه إلى أنواع 

وأس��اليب ومعايير لإبداء الحك��م والتقويم. بل يمكن التحقق من وجود 

نظام جمالي متش��ابه بين ه��ذه الفنون المختلف��ة، إذ قامت على أنماط 

مس��بقة )البحر ونوع القصيدة في الش��عر، الص��وت ونمط الغناء في 

الغن��اء، الكتابة ونوع الخط في الخط(، ينطلق منها الفنان في عمليات 



95

تألي��ف، وتجع��ل عملهَ يقوم على الاتب��اع والتجديد ف��ي آن، بما يتيح 

تقيده بمعايير أس��لوبية وجمالية، من جهة، وإجادته فيها وتميزه فيها، 

من جهة ثانية. هكذا يقع الفنان – لو طلبتُ مقارنته بالموس��يقي – بين 

واضع الموس��يقى وبين مؤديها، بين زرياب وغيره من العازفين، أو 

بين بيتهوفن وهربرت فان كاريان.

هذه العلاق��ات بين النمط الجمالي والفني الس��ابق وبين »الأداء« 

تحَك��مُ أيضاً علاق��ة الباني بالبناء، إذ يقوم عمله، من جهة، على التقيد 

بوظيفة البناء وبأش��كال متبعة فيه ومستحسنة، ويقوم، من جهة ثانية، 

على التحسين والتنويع ضمن القواعد المتبعة. 

يمك��ن التحق��ق من وجود هذه العلاقات بين النم��ط، أو »التقليد«، 

وبي��ن »الأداء«، في هذه الفن��ون، وفي غيرها أيضاً، مثل الصناعات 

اليدوية، إذ أخذ صانعُ الس��يف بما كان يفعله صانعُ الآنية، واستحسنَ 

بدوره أشكالاً ومعالجات موجودة في هذا المصنوع أو ذاك )ما يتمثل، 

على س��بيل المثال، ف��ي الزخرفة وغيرها(. وهذا م��ا يمكن قوله في 

»ف��ن النثر« أيضاً، إذ بلغ في العهد الجديد مكانة عالية، وعرفَ تفنناً 

في أس��لوب الصياغة ش��بيهاً ومتأثراً بما عرفت��ه الفنون الأخرى، لا 

العقلية وحسب، وإنما المادية أيضاً، مثل الزخرفة تحديداً: طلب كاتبو 

النث��ر المجيدون نمط��اً إيقاعياً للجملة وللجُمل فيما بينها، على س��بيل 

المثال، مس��تقى من الس��جع، المع��روف في الجاهلي��ة، ولكن المتأثر 

أيض��اً بإيقاعات الش��عر والغناء وبفنون الزخرف��ة أيضاً، بما فيها من 

أنسقةِ توالٍ مبتكرة ومتشابهة في آن.



96

غي��ر أن ما يميز فنون الش��عر والنثر والخ��ط والغناء والبناء عن 

غيرها، خصوصاً عن الفنون المادية واليدوية، هو أن الفنون المذكورة 

بلغ��ت في أخبار فنانيها، وف��ي نقد إنتاجاتها، وفي تبلور معايير الحكم 

على جودته��ا، حدوداً عليا، ما اجتمع في تمييزها عن غيرها بالتالي. 

وه��ذا ما يمكن التحقق من��ه في كتب الماضي الفن��ي، إذ إنها متفاوتة 

القيم��ة والحجم بين هذه الفنون وتلك، بين كثي��رة عن الفنون العقلية، 

وقليل��ة عن الفنون المادية واليدوية. وهو م��ا يظَهر أيضاً في المواقع 

المتباين��ة الت��ي حظي��تْ بها هذه الفن��ون أو تلك في كتابات الفلاس��فة 

والعلماء، إذ جعل��وا »الحرف والصنائع« في أدنى الصناعات، وهي 

التي تناسب الفنون المادية واليدوية، كما أطلقتُ عليها.

الرفع من الجمال 

غابَ أعلاه أيُّ كلام عن الصورة، وعن فنها، سواء في الرسم أو 

في النحت؛ بل يبدو الكلام أعلاه غريباً لمن اعتاد، بين عربي ومس��لم 

وأجنب��ي، على النظر إلى الفن القديم ضمن نطاق »الفن الإسال�مي« 

وحس��ب، ما يدعو إل��ى طرح الس��ؤال: أنتحدث عن الفن��ون عينها؟ 

أنستبدل فنوناً بفنون؟ أنسُقط فنوناً ونعُلي من غيرها؟

لاً كذلك،  ق��د يك��ون الحديث عن الصورة مدخال�ً مناس��باً، ومؤجَّ

للإجاب��ة ع��ن ه��ذه الأس��ئلة وغيرها، بع��د أن تحولت الص��ورة إلى 

قضي��ة نزاعية، قديمة ومتجددة، ف��ي النظر إلى هذا الفن القديم. وهي 

نزاعي��ة في كتابات الأوروبيين، ث��م الغربيين، قبل أن تكون في جدل 



97

المس��لمين أنفس��هم، على ما تحققتُ ودرس��تُ. ففي كتاب��ات أوروبية 

عدي��دة، من كتاب��ات الحُجّ��اج والرحالة الأوروبيي��ن و»المذكرات« 

الت��ي وضعها دارس��ون لبع��ض الملوك في أوروبا ح��ول »خزائن« 

السال�طين العثمانيي��ن وعاداتهم وس��لوكاتهم، إلى نص��وص التأريخ 

والنقد الأوروبية الأولى، اس��توقفت الص��ورةُ فضولَ هؤلاء الكتاب. 

هذا ما يفس��ر نقلهم لأخبار عن »كراهية المس��لم« للصورة، وهذا ما 

س��عوا إلى تفس��يره بالعودة إلى أحاديث نبوية، أو إلى تفسيرات فقهية 

وغيرها، قبل أن يتوقفوا، ولاس��يما في كتابات القرن التاس��ع عش��ر، 

مدققي��ن ومحققين في وجود الصورة ف��وق حوامل مادية في إنتاجات 

إسال�مية قديمة: هكذا كانت الصورة الإسال�مية مشبوهة أو مشكوكة 

الوجود، وإن جرى بعد وقت التحققُ من وجودها، وتمَّ درسُها كذلك. 

لهذه »الش��بهة« أسباب عديدة، يتأتى بعضُها من الفن القديم نفسه، 

حيث حار الدارس الأوروبي بين معرفته عن نهي الديانة الإسال�مية 

دِ ال��دارس )والمقتني قبل��ه( من وجود  للتصوي��ر العب��ادي، وبين تأكُّ

صور إسال�مية في مخطوطات، وفوق جدران عباس��ية في سامراء، 

أو ف��وق أوانٍ فاطمية وغيرها. ويتأتى بعض هذه الأس��باب كذلك من 

تعامل الأوروبي مع هذا الفن، مواد وتفسيراً، إذ تحكمت به اعتيادات 

وأح��كام حددت الفن، ولاس��يما في سياس��ات الذواق��ة والمقتنين، بل 

ربطت��ه بالصورة. وهو ما اش��تدَّ خصوصاً في »عهد الرس��م«، كما 

س��بق القول، الذي وافقَ في سياسات المقتنين الأوروبيين منذ أواسط 

القرن الثامن عش��ر، وقبل الفلاسفة والنقاد، الإقبالَ القوي على اقتناء 



98

اللوحة الزيتية )فضلاً عن التمثال والمحفورة وغيرها(. 

لقد طلب الأوروبي، التاجرُ قبل الدارس، اللوحة الزيتية أو شبههَا 

في الس��ياق الإسال�مي؛ ولم يتأخ��ر، بعد تحققه من قلته��ا، عن إنزال 

غيرها )من الفنون المادية واليدوية، التي تحققَ من توافرها الكثير في 

المجتمعات الإسال�مية( في مراتب الفن��ون »الدنيا« أو »التطبيقية«: 

كان ف��ي مقدور ه��ذا الأوروبي – وقد عرف الص��ورةَ من الجدارية 

إل��ى اللوحة – إيجاد أس��باب تربط فنه بالف��ن الإغريقي – الروماني، 

لا بالف��ن الإسال�مي على أي ح��ال! لهذا أقبل الأوروبي على ش��راء 

مواد إسال�مية عديدة، غير مبالٍ بما كان��ت تندرج فيه من معانٍ وقيم 

وترتيب للفنون نفس��ها، ولاس��يما في عه��ود كان يلتحق فيها الدارس 

جها واقعاً،  الأوروبي بالمقتني، بل يخدمه كتابياً، ويوُثِّق مقتنياته ويرُوِّ

قبل أن يجعلهَا في عهود أخرى محلَّ درسٍ قائم بذاته. فماذا عن علاقة 

الصورة بالفن تعريفا؟ً

يفي��ض المجال، في هذا الفص��ل، عن تتبعِ ودرسِ المس��ار الذي 

اتخذت��ه الصورة ف��ي النظر الفلس��في الإغريقي، وع��ن تتبعِ ودرسِ 

المسار الذي بنتْ عليه دراسات أوروبية مفهومَها للفن وللصورة منذ 

»عصر النهضة«. وهذان مساران مختلفان، إلا أن عملية »الإحياء« 

الأوروبية أوجدت أسباب صلة واستمداد بينهما، فيما همَّشتْ وأسقطتْ 

من حس��ابها الجمالية الإسال�مية وغيره��ا، التي انبن��تْ وفق معايير 

أخرى، لم تكن الصورة في أساس��ها، بل »مكروهة«، صنعاً وتفلسفاً. 

وهو اختلافٌ في اللحظة التاريخية، بما تطلبهُ من مواد وتفاس��ير، لها 



99

أن تبني عليها، أو أن تتجنبها، وتحطَّ من قدَْرها. ووجب البحث بالتالي 

ف��ي هذه اللحظ��ة التاريخية على أنها مصدر س��وء الفهم والتش��كيك 

والتبخي��س التي أصابت الفن القديم، ولاس��يما ف��ي منظوره الجمالي: 

كان في مقدور الدبلوماس��ي والتاجر والذواقة الأوروبي ش��راء مواد 

إسال�مية بعينها، من دون أن يطلب نس��بتها الجمالي��ة بالضرورة، ما 

جع��ل هذه المواد، في عدد من الأحوال، »متروكة« لظاهرها المادي 

والشكلي وحسب، من دون أي قيم مزيدة لاحقةٍ بمعناها أو بجماليتها. 

ه��ذا ما لم ينجح الدارس��ون، بعد المقتنين، في إيجاد أس��باب تفس��يره 

المناسبة، بما فيها علاقة الصورة بالفن. فما يمكن القول فيها؟

أقبلَ الدارسون في الغالب على تفسير »كراهية« العقيدة الإسلامية 

للص��ورة بكراهيتها، ب��ل بمنعها للتمثيل الوثني، ف��ي الصورة أو في 

التمث��ال وغيرها. وهو تفس��يرٌ مقب��ول طبعاً، إلا أنه لا يكفي لتفس��ير 

كراهيةٍ امتدتْ مفاعيلهُا إلى الخطاب نفسه، بعد الصنع، وإلى خطاب 

المتكلمين والفلاسفة المسلمين فضلاً عن خطاب الفقهاء. فلقد اجتمعتْ، 

انطلاقاً من القرآن، أسبابُ موقف فلسفي وجمالي، لا عبادي وحسب، 

أدى إل��ى تبعي��د الجمال عن الحس��ي والملموس، وإل��ى رفعه صوب 

دات والكليات. المجرَّ

إن ه��ذا الجدل، الذي انتهى إلى تأكيد المنزع التنزيهي في النظر، 

رقَّى الله، ومنعَ الاقتراب منه بما فيها تصويره، ومنعَ أيضاً تقريبهَ من 

عداه، بما فيها تش��بههُ بغيره. وهي ترقية وجدتْ في الخطاب الفلسفي 

الإغريق��ي ما مدَّها بأس��باب أخ��رى، غير عبادي��ة، موصولة بتحديد 



100

نظرية المعرفة. فالمتابع لإس��هامات علماء وفلاسفة مسلمين عديدين 

يتحقق من أن خطاباتهم جعلت من الحس )بما فيه الرؤية بالعين( أدنى 

مرتبة في نظام المعرفة، ومن الصورة علامةً مضللة لمعرفة الوجود 

نفس��ه، فكيف بالماوراء! وهو تنزيهٌ نجد أس��بابه الأولى في الخطاب 

الإغريقي، إذ ش��هدَ هذا الخط��اب، منذ أمبيدوكل عل��ى الأقل، تبعيداً 

لص��ورة الله عن أي صورة بش��رية: البحث ع��ن »فكرة« الله، لا عن 

صورت��ه. وهو ما تمثل في النظر الأفلاطوني في جعل »عالم المثل« 

مصدراً لما بلغه الوجود من نسخ »متدهورة« عنه.

إن انش��غالات الفكر أو الفن متغي��رة، إذاً، وتتعين وفق احتياجات 

مختلف��ة، تاريخية، لنا أن نبحث فيها عن الجمال، وعن القيم والمعاني 

الت��ي يختزنه��ا ويدلل عليه��ا. فالجمال أعلى م��ن أن تبلغه عين، وأن 

تحدده صفة، وأن يتعين في هيئة بعينها، وأن يكون مصنوعاً بالتالي. 

وهو ما لم يبلغه الجمال في تعيينات دينية واعتقادية وفلس��فية س��ابقة 

علي��ه؛ وهو بهذا المعنى ذهابٌ أبعد في »التبعيد« الإغريقي، يبلغ حد 

القطيع��ة الناجزة معه، ويمثِّلُ، في تاريخ النظري��ات الجمالية، مكانة 

غير مس��بوقة لـ»الجمال« و»الجمالية«. لهذا يمكن القول بأن الظاهر 

الجمي��ل، الذي تبدو به إنتاجات الفن القديم، ولاس��يما المادية واليدوية 

منها، لا يتأتى من حذاقة الصانع وحس��ب، ولا من نفاسة المواد فقط، 

وإنما يتأتى أيضاً من باطنٍ ماورائي، هو مصدر الجمال تحديداً. 

جم��ال الباطن، جمال الظاهر، إلا أنه جمال تاريخي أيضاً، ش��ملَ 

، في  شعوباً عديدة، وطوال قرون وقرون، تزيد على 13 قرناً، ما يعُدُّ



101

ح��د ذاته، عهداً فنياً مديداً، قلما عرفتْه الحضارات والفنون المعروفة. 

وهي فنون لم تنقطع مع س��قوط الس��لطنة العثمانية، بل تجددَ بعضُها، 

واتخ��ذَ حوام��ل مادي��ة جديدة ل��ه، مثل اللوح��ة والرس��م والمحفورة 

والمنحوتة وغيرها. فالعائد، اليوم، إلى فنون رائجة في بلدان إسلامية 

وعربية عديدة، يتحقق من أنها اس��تعادت صل��ة حية ببعض مصادر 

تْه بالتالي بأسباب بقاء وتجدد. هذا الفن القديم، وأمدَّ





103

لا يسع الدارس مباشرةَ درسِ »القيم الجمالية في الفن«، في إطاره 

العربي والإسال�مي في ص��ورة هينة وميس��رة )32(، إذ إن تتبعَ ألفاظ 

العن��وان المقت��رَح لهذه المحاضرة يثيرُ في حد ذاته مش��اكل مفهومية 

عدي��دة، يمكن للدارس أن يختصرها بالق��ول: إن الحمولات التعيينية 

التي تش��تمل عليها هذه الألفاظ متأتية م��ن خارج الثقافة التي أنتجتهَا. 

ويحت��اج درسُ هذه المصاعب، بالتالي، إلى ش��يء م��ن التحقيق، بل 

م��ن التنقيب الأثري في اس��تعمالات اللغة العربي��ة، وفي الاعتقادات 

المواكب��ة له��ا. فم��ا المراد من القي��م، بداية، وهو اللف��ظ – العماد في 

المطلوب من المحاضرة؟

الع��ودة إلى اش��تقاقات »ق و م« ف��ي العربية، ابتداءً من »لس��ان 

القيم الجمالية في الفن الإسلامي



104

العرب«، تعرضُ جداول وعلاق��ات بين معانٍ ودلالات، تلتقي حول 

»الأخلاقي��ات«، وتبتعد عنه��ا، وفقاً لحمولات قائم��ة في الاعتقادات 

أو ف��ي المفاهيم. م��ن هذه المعاني م��ا يجعل القيم��ة موصولة بثمن، 

أو بـ»اس��تقامة«، »لا زي��غ فيها«، و»لا مَي��ل عن الحق«؛ بل يفصل 

أحد معانيها بين الحق والباطل »على اس��تواء وبرهان«... ولو ش��اء 

الدارس التوس��ع لذهبَ صوب غيرها، مثل الألفاظ الاشتقاقية التالية: 

»ق��وْم« )أي الجماعة من الناس(، فضلاً عن »القيام على أمر« )مثل 

التوافق على أحكام ومعايير وس��لوكات وغيرها(، أو عن »الإقامة«، 

أي التوط��ن في مكان ما، بما يش��تمل عليه م��ن تعيينات في الوجود، 

وغيره��ا الكثير. وهذا ما لا يمك��ن الاكتفاء به )في نوع من الطمأنينة 

الراكن��ة إلى موروث لغوي واعتقادي(، إذ إن في تضاعيف حمولات 

عنوان هذه المحاضرة ما يش��ير إلى جداول فلس��فية وفنية سارية في 

الخط��اب العرب��ي المعاصر، ابتداءً من الخط��اب الغربي، حول الفن 

والجمال. 

ه��ذا ما يمك��ن أن يجريه الدارس من نقد لغ��وي ومفهومي لألفاظ 

أخ��رى في العنوان، مثل الجمالية والفن، أو التحقق من معنى الصفة: 

عربي وإسال�مي. وهي ألفاظ تش��ير ف��ي صريحِ اس��تعمالهِا الحالي 

إل��ى منظور قد لا يناس��ب، أو لا يصدر بالضرورة ع��ن الثقافة التي 

يطلب معاينتها: هذا ما يتضح جلياً في دلالات الفن والجمال البينة في 

العن��وان. كم��ا لم تتعين الثقافة العربية أو الإسال�مية وفق هذه الصفة 

وتل��ك إلا ابتداءً من خطاب استش��راقي عنها. هل يكون العنوان بذلك 



105

نوعاً من إعادة تأويل مسبقة لما هو موضوع تبين ودرس؟ هل يكون 

الأمر مس��ألة تأويل وحس��ب )لتصحيح أو لتعديل(، أم أنه إعادة إنتاج 

له؟ وكيف يكون العمل؟ 

القيم��ة صعبة التحديد، واقعاً، لأنها ش��رط إم��كان أي تعليل، أي 

تشريع، استناداً إلى ما قاله ماكس فيبير )Max Weber(، وهو أن القيمة 

»أفضلية أساس��ية غي��ر قابلة لأي بلورة عقلاني��ة«. لهذا يتحدث عن 

 ،)polythéisme( ًتعددية قيمية«، ويستعمل لهذا الغرض لفظاً فرنسيا«

يشير إلى تعدد الآلهة، إلى تعدد المرجعيات، ما يشير، في حسابه، إلى 

صعوب��ة حص��ول توافقٍ أو تفاهمٍ مؤدييَن إلى ت��راضٍ أو تصالحٍ بين 

خيارات »أكس��يولوجية« )أي شاملة للقيم الأخلاقية، ومنها الجمالية( 

لدى الأفراد أو الجماعات البشرية. 

الحدي��ث عن القيمة يقود، إذاً، إلى اتجاهات متعددة، ومتباينة، في 

القراءة الجمالية والتشكيلية، ما يمكن للدارس إجماله في وجهتيَن: 

– واح��دة تجعل القيمة ماثلة ف��ي بنية العمل الفني، وتصدر عنها، 

من مواصفاتها، من صنعها. 

– الأخ��رى تجعل القيمة ماثلة في خارج العمل الفني، قبل داخله، 

عل��ى أنه النظ��ام الجامع للكون كما للعمل الفن��ي؛ وهو نظام التعالي، 

السابق على العمل الفني والضامن له في آن. 

هذا ما يصوغه ال��دارس في تعيين مفهومي آخر: إن الحديث عن 

القيمة يشتبك في منظورين: إلهي وأخلاقي، من جهة، وذوقي وفردي، 



106

م��ن جهة ثاني��ة. ألا يقيم الدرسُ بذلك لبس��اً بين قيم��ة اعتقادية للفن، 

وأخرى بصرية؟ وهو ما يمكن للدارس تناوله س��ريعاً بإثارة المسألة 

التالية: حفلتْ الجدالات الكلامية والفلسفية، منذ القرن الثاني الهجري 

على الأقل، بنقاش��ات، منها ما اتصل بـ»صف��ات« الله، وما تعيَّنَ في 

دَ قديماً  تسمية فرقة كلامية إسلامية، هي »الصفاتية«. هذا الجدل تحدَّ

ف��ي نق��اش الإلهيات، فيما يندرج، اليوم، في نق��اش الجماليات. فكيف 

يمكن توجيه القراءة؟

يحتاج الدرسُ إلى أكثر من قراءة، وفي غير اتجاه. هذا ما يتوقف 

ال��دارس عن��ده، ف��ي وقفة لغوي��ة ثانية، عن��د لفظ آخر، ه��و الجمال 

نفس��ه، اللصيق بـ»القيم« المذك��ورة. فالوقوف عند الجمال في الثقافة 

الأوروبي��ة بات ممكناً، ومعبَّ��دَ الخطوات، منذ »كن��ط« على الأقل، 

ويندرج في جداول وس��بل واتجاه��ات، تتلاقى وتتخالف ولكن ضمن 

متن واحد يجعل لـ»الجمال« خطاباً، متعيناً في إنتاجات الفن أكثر من 

توأمه السابق، وهو الطبيعة. وما يخفف من سطوة هذا الخطاب، ومن 

لزومه، هو أنه خطاب متبدل ومتغير في آن، بدليل أن الشاغل الجمالي 

بات يتقيد أكثر بالفنون »التش��كيلية« من��ه بالفنون »الجميلة«، إذ قلما 

يعتن��ي، على س��بيل المثال، ب��درس الرقص أو الغن��اء... وما وجبت 

ملاحظت��ه أيضاً هو أن هذا الخطاب قامَ بعملية مزدوجة ومتداخلة في 

آن: معاينة الفن، من جهة، وإعادة النظر فيه، ولاسيما القديم منه، بما 

فيه الفن الإسلامي، من جهة ثانية.

إلا أن إع��ادة النظر في الفن الإسال�مي لم تت��مّ كفايةً بما يمكِّن من 



107

الان��دراج س��لفاً في جدل قائ��م ومفتوح. ولا تزال تح��ولُ دون إجراء 

إع��ادة النظ��ر هذه مصاع��بٌ متأتية م��ن حاصل ال��درس الأوروبي 

فالغربي لهذا الفن. فهو درسٌ، في إجمالهِ )في كلام سريع عنه(، يقوم 

عل��ى توثيق إنتاجي لمواده، وتعريفٍ وصفي لأعماله ولأس��اليبه تبعاً 

لتحقيبات سلالية، فيما يفتقر هذا الدرس إلى طروحات جمالية مناسبة 

ل��ه. المصاع��ب عديدة، إذاً، والورش��ة مفتوحة، ما يدع��و إلى الحذر 

والحيطة، وإلى تجنب أي تس��رع في نقل الخطى في ميدان بكر، في 

شقه الجمالي خصوصاً. فكيف السبيل؟

يقترح الدارس لذلك الوقوف عند إنتاج فني بعينه، يتبين فيه ما هو 

محلُّ عنايةٍ واهتمامٍ وتركيزٍ وتقديرٍ بالتالي، ما يمكن تسميته بالقواعد 

الت��ي يرتضيها ويطلبهُا هذا الإنت��اج في صنعِه كما في فنه. والوقوف 

عند هذه القواعد، والمعززُ بتتبعها في إنتاجات فنية أخرى ومتنوعة، 

س��يمُكِّن الدارس من فحص هذه القواعد بوصفها »أفضليات«، انتهى 

الف��ن إلى تمييزها عن غيرها، أي إلى تثمينها، وإلى اعتبارها العلامة 

الدال��ة على ما يرتئيه ويذُيعه بوصف��ه »الجميل«. كما ينطلق الدارس 

من هذا التحقق العياني، في الصنع الفني، إلى معاينة ما يقوله الخطاب 

نفس��ه، في الجمال، في ما هو تعليل لهذه الأفضليات، سواء في الدين 

أو في الرأي، في التفسير أو في الحكم، لدى مجموعة أو أفراد ضمن 

الجماعة المعنية بتش��ريع هذه الأفضلي��ات، وإقرارِها ضمن القواعد 

»الأكسيولوجية« في مجتمعات وثقافات بعينها. 

الابتداء بهذا المخطوط س��يكون منطلقاً لدرسِ خطابات إسال�مية 



108

)بلغة عربية( اعتنتْ بتعريف الجميل )أو الحَسَن(، وبمعاينته، والحُكم 

ف إلى القي��م، كما تحددُها وتطلبهُ��ا بالتالي هذه  علي��ه، م��ا يتيح التعرُّ

الخطاب��ات المختلفة. وهو ما يعُينهُ الدارس في التعريف التالي: القيمة 

ه التذوق )أو الحُكم( الإنس��اني على أن��ه جميل، وهو ما  ه��ي ما يق��رُّ

يص��در عن أف��راد أو أط��راف أو مجموعات، في أقوال وس��لوكات 

وأحكام وتش��ريعات وكتابات وغيرها؛ ويستند هذا التذوق )أو الحُكم( 

الإنس��اني في بنائه إلى اس��تلهامات ومعايير وقواعد، بين مرغوبات 

وممنوع��ات، اتخذَها من خطابات الدين أو العقل أو الذوق أو غيرها، 

مْعي، التلقائي ف��ي مجتمعات قديمة. وهو ما  ما ين��درج في المثال الجَّ

يمتحن��ه الدارس في ثال�ث وقفات: واح��دة عند الق��رآن، وثانية عند 

خطاب صوفي، وثالثة عند خطاب فلسفي.

1 – بين المسجد والخلافة

ينطل��ق الدارس، لهذا الغ��رض، من مخطوط نادر ف��ي »المكتبة 

الوطني��ة« في باريس، محفوظٍ في قس��م المخطوطات )ملحق تركي: 

190(، والموس��وم بـ»المع��راج نام��ه«، ال��ذي يعود ف��ي إنتاجه إلى 

الق��رن الخامس عش��ر، في هرات، في خراس��ان )33(. وتتيح دراس��ة 

ه��ذا المخطوط الوق��وفَ على وجوه مختلفة من ه��ذا الفن القديم، بين 

صناعته وفنيته ومنظوره الجمالي. 

ينتس��ب هذا المخطوط إل��ى تقليد تصوي��ري، راج خصوصاً في 

بلاد فارس أو في بيئات إسال�مية في ش��رق آس��يا، لجه��ة التصوير 



109

الآدمي في النطاق الديني، ويعود في غالبه إلى قرون متأخرة. س��بق 

للدارس، في كتابه »مذاهب الحسن: قراءة معجمية – تاريخية للفنون 

ف��ي العربي��ة«، أن تناول جوان��ب من هذه المس��ألة، وانتهى فيها إلى 

ل��زوم تبي��ن تاريخيتها، ما يعني وجود ممارس��ات تباين��ت بين حقبة 

تاريخي��ة وأخ��رى، خاص��ة أن التصوير نفس��ه لم يقع في أساس��يات 

العبادة الإسال�مية، كما في الس��لوكات العبادية المسيحية، على سبيل 

المث��ال. يعني ه��ذا، بدايةً، أن الن��ص القرآني، والس��لوكات العبادية 

المتصل��ة ب��ه، لم تدعُ إل��ى التصوير )وما يرافقهُ من ممارس��ات فنية 

مث��ل النحت وغيره(، بل نهتْ عنه بوصفه يحاكي الخالق في صنعه، 

ف��ي نقد صريح للاعتقادات والس��لوكات الوثني��ة، بوصفها تقوم على 

تمثيل الإله في عمل بش��ري، هو الصنم تحديداً أو ما يشابهه )34(. هذا 

ما س��بقَ للدارس أن أجملهَ في الق��ول التالي: »لم يعُرف )...( في أي 

مبنى ديني إسلامي، منذ سنوات الهجرة الأولى وحتى أيامنا هذه، أي 

ص��ورة آدمي��ة« )م. ن. ص 247(. وهو ما يج��د قرينة أخرى له، في 

نط��اق الخلافة أيض��اً، منذ العهد الأموي، بي��ن الأعوام 72 و74 و77 

للهج��رة، في عهد الخليف��ة عبد الملك بن مروان، ال��ذي أصدرَ ثلاثة 

أنواع م��ن الدنانير )بعد تخليه عن العملات الساس��انية والبيزنطية(: 

حملَ الدينار الأول رس��م ثلاثة أش��خاص، وحملَ الثاني رسم الخليفة 

)واقفاً بلباس��ه العربي، وعلى رأس��ه عمامة، وتقبض يدُه اليمنى على 

س��يف في غمده(، وحملَ الدينار الثالث آيات قرآنية وحسب، من دون 

صورة أو شكل.

إذا كان نطاقا المس��جد والخلافة، في العلاق��ة العمومية التي تلُزم 



110

هذا وذاك بالجماعة، حافظاً على الامتناع التصويري التش��بيهي، فإن 

نطاق��ات أخرى، قد تخص الخلفاء، أو بعضهم، في نطاقات عيش��هم، 

بي��ن حمام وردهة وغيرها، لم تتقيد دوم��اً بالامتناع المذكور. هذا ما 

يصحُّ في حمام أو اس��تراحة أموية، أو في صور منحوتة على أعمدة 

عباسية، وغيرها من العلامات الدالة على نطاق خصوصي، إذا جاز 

الق��ول، في سُ��كنى الخلفاء. وه��و ما يمكن قوله ع��ن إنتاجات أخرى 

حاملة للصورة، في هذا النطاق الخليفي الخصوصي، والذي تمثَّلَ في 

تبلور تقاليد بلاطية، مستحسِ��نة لأن��واع وإنتاجات فنية، طلبَ بعضُها 

الصورة جزءاً مكوناً له. 

ف إلى صناعته  لنعدْ إلى المخطوط: إن الوقوف عليه يفيد في التعرُّ

المخصوص��ة، أي على هذا الجمع، بداية، بين فنون وفنانين مختلفين 

لإنتاج عمل واحد، فيما يتمُّ التمييز بينهم في دراسات اليوم، وفي تقسيمات 

الف��ن والفنانين. فقد تعاونَ على إنتاجه الش��اعر مير حيدر، والخطاّط 

مالك بخش��ي، ومزوقوق مختلفون )حسب دارسي المخطوط(، عملوا 

على تصوير إحدى وس��تين مزوقة. والكتاب، في أساسه، مترجَم عن 

العربية، ووضعَه ش��عراً في التركية الش��رقية الشاعر حيدر، وجرى 

تخطيط النص بالوريغية )لغة في تركيا الوسطى، متحدرة من الآرامية 

القديمة(، فضلاً عن شروح مصاحبة له بالعربية والتركية، وتعليقات 

فارس��ية. والجمعُ بين فناني��ن وبين أصول مختلف��ة للعمل الفني، بين 

لغوية وكتابية واعتقادية وفنية وغيرها، يش��ير إلى التكوين التاريخي 

المتع��دد، المتلاحق والمتنوع والمتباين، للفن الإسال�مي، في إجماله 



111

أو في تجاربه المختلفة بين عربية وفارس��ية وعثمانية وغيرها. وهو 

ما يجعل مهمة الدارس لتاريخية الفن الإسال�مي، ولجغرافيته أيضاً، 

شديدةَ الصعوبة والتبين والمعالجة.

م��ا يمكن ملاحظته، في هذا المخطوط كما في غيره، هو انتس��ابه 

إلى تقليد بلاطي أكيد، وإلى نش��اطية مميزة عرفهَا بلاط الش��اه روخ، 

في مطالع القرن الخامس عش��ر، في مقرِّ حكمِه، في هرات، عاصمة 

خراس��ان، طوال نصف قرن تقريباً )1404 – 1447(. فقد أحاطَ نفسه 

بنخبة من الشعراء والفنانين والعلماء والموسيقيين وغيرهم، كما أنشأ 

مشاغل س��لطانية عملَ فيها مزوقون وخطاطون ومذهِّبون وغيرهم، 

مم��ا كان يغُن��ي مكتبته الزاخ��رة والمتمي��زة بالمخطوط��ات النادرة 

والمزوقة في بعضها. 

ه��ذا ما كان يجتمع ف��ي »خزانة«، ف��ي مقتنيات الحاك��م، لقيمته 

الكتابي��ة كما الفنية. وهو ما كان يلتقي م��ع عنايات أخرى، تظَهر في 

متطلب��ات الف��ن الس��لطاني، أو البلاطي، مثل قصيدة الم��دح، والحُلَّة 

الفاخرة، والس��يف المحلَّى، والآنية الن��ادرة وغيرها. الصورة والآية 

القرآني��ة تحيال�ن في هذا المخطوط على الدي��ن، لكنهما تندرجان في 

صناعة كتاب، في علاقاتِ تواكلٍ قامتْ بين البلاط والفن. فلقد بلغ هذا 

الفن قيمتهَ في البلاط، وقبل أي نطاق تداولي آخر، ما أعلى من الطلب 

عليه، من التفنن فيه، ومن التباري بين صُناّعه، وفق قواعد متبعة في 

إنت��اج هذا المخط��وط أو ذاك. وهو ما يمكن تس��ميته بـ»التقاليد«، أو 

بـ»العمود« في الشعر العربي القديم، والفصاحة، في اللغة العربية.



112

المخط��وط مطل��وب لأنه محلُّ اقتن��اء من الحاكم، ومح��لُّ تنافسٍ 

ومباه��اةٍ بين الحُكام )وغيرهم من أصحاب الس��لطة والنفوذ والقوة(، 

إلا أنه ينتس��ب، في تحديد قيمته العالية هذه، قبل الطلبِ على الاقتناء 

والتمي��ز، على الثقاف��ة الكتابية التي ثبتهَا الاعتق��ادُ ابتداءً من القرآن، 

وأعلى من قيمتها الدينية والجمالية في آن. 

2 – بين صنع وصنع

وجب التمييز، إذاً، بين كتاب وكتاب، بل بين المخطوط والكتاب، 

عل��ى أن الصال�ت بينهما متباين��ة ومتداخلة في آن. فه��ذا المخطوط 

يستند، في أساسه، إلى كتاب ديني، هو في أساس صناعة مخطوطات 

عديدة ذات تطلبات فنية. وهي صلات تتعدى الموضوع نفسه، لتشملَ 

صناعة المخطوط نفس��ه، ذل��ك أن الدارس يتحقق م��ن عناية أولاها 

الفنان )ش��اعراً أو مصوراً أو مزخرف��اً أو مذهباً أو مورقاً وغيرهم( 

لموضوع��ه لا تختلف في بعضها عما هي عليه العناية بالقرآن. فماذا 

عن القرآن؟

عرفَ شبه الجزيرة العربية، قبل الإسلام، عنايات ومهارات ذات 

صل��ة بصناعة متقنة للكتاب، وهو ما تحفلُ به أش��عار جاهلية عديدة، 

فضال�ً عن المعرفة التاريخية المس��تجدة، الت��ي أتاحتْ الوقوف على 

شيء من هذه العنايات: هذا ما بلغتْه التجربة الإسلامية في احتكاكاتها 

المختلفة، خارج ش��به الجزيرة العربية، في مدى الفتح، مع التجارب 

البيزنطية والفارسية والقبطية وغيرها. وهي أكثر من بداية تاريخية، 



113

إذ تش��ير إلى بداية تكوينية، وجب البحث فيها عن سند أول في تعيين 

هذا الفن.

ذلك أن الفن الإسال�مي يتعين، في الدراس��ات الحالية، في وجوده 

المتحف��ي، وتتعينُ جماليته في هذا الوجود المتحفي كذلك، فيما وجُبتْ 

العودة إلى هذا الفن في سياقاته ما قبل المتحفية. وجُبتْ العودة خصوصاً 

إل��ى الق��رآن، فهو بديل الوج��ود المادي الذي نقع علي��ه في المنظور 

الإغريقي – الروماني )لو طلب الدارس إجراء مقارنة ومقايس��ة في 

هذا الموضوع(. ذلك أن الصلة بالكتاب، وبلفظه خصوصاً قبل معناه، 

ش��ديدة في علاقة المسلمين بكتابهم المقدس. وهي صلة تعدَّتْ النطاق 

الديني والش��عائري نفس��ه، وتناولتْ بنية هذا الكتاب نفسه، أي طريقةَ 

مثول��ه للناظر إلي��ه، أي للقارئ. هذا ما يمك��ن معرفته عن معالجات 

طاول��تْ هيئةَ القرآن منذ عهود مبكرة، وما أصابهَ، في هيئته المادية، 

من معالجات شكلية تناولت ترتيب السور، وتوزيع الآيات في فقرات، 

وم��ا دخلَ إل��ى ألفاظه من حركات لتمييز بع��ض حروفه، فضلاً عن 

نظام الصفحة القرآنية، بين تنظيم السور وتزيين أطر الصفحة نفسها. 

هذا ما يلتمس��ه الدارس، أو يتحقق من��ه كذلك في »كتابية« العمل 

الفني المادي، إذ يتبع العملُ ش��كلَ الكتابة: يتبعُها وفق نسق معروف، 

مس��بوق، من اليمين الى الش��مال، تبعاً لسيرورة الحروف وفق نسقها 

المقترح. كذلك في الزخرفة الكتابية أو الهندس��ية أو النباتية وغيرها، 

إذ يتبعُ رس��مُها ش��كلاً كتابياً مأخوذاً من اللغة، وإن تشابكت وتداخلت 

السطوح والعلامات والأشكال. هذا ما يقوله ابن عبد الله ابن المعتز:



114

نمَْنمََتْ��ه موشّ��ى  وحاكتْ��ه الأنام��لُ أي حوكِ»فدونكََ��هُ 

أن سطوره أغصانُ شوكِ«بش��كلٍ يؤمن الاش��كال فيه

هي علاقات تقوم على نس��ق أفقي أساساً، هو نظام تتابع الحروف 

والكلمات من اليمين إلى الش��مال، وعلى نسق عامودي أيضاً، يتصل 

بانعقاد علاقات الحروف العربية بعضها ببعض بين أش��كال حروفية 

أفقية )الباء، الياء...(، وأش��كال حروفي��ة عامودية )الألف، الميم...(. 

طلبَ الخطاّطُ من الخط الحُس��نَ قبل الوضوح، وهو ما ذهبَ إليه ابن 

صَها في أمرين: »حُس��ن  مقل��ة، إذ بحث، في الحرف، عن صفات لخَّ

التشكيل«، وذكرَ فيه: التوفية والإتمام والإكمال والإشباع والإرسال؛ 

و»حُس��ن الوض��ع«، وذك��رَ في��ه: التوصي��ف والتأليف والتس��طير 

والتنصي��ل. هذا م��ا نتبينهُ عيانياً في الأش��كال الزخرفية، حيث طلبَ 

المزخرِف إنش��اءَ علاقات بين الوحدات المختلف��ة، مُخضعاً ذلك كله 

لطراز قياس��ي تكراري، نج��ده ماثلاً في القطع��ة الزخرفية الواحدة، 

ومتكرراً على هذه الصورة في غير قطعة زخرفية على الجدار نفسه.

يقول أبو الحسين بن أبي البغل عن الأقلام:

فتحس��بهُ بياضاً في س��واد«»يخَُطُّ بها سوادٌ في بياض

أما المأمون فقد قال عن الجارية منصف، وقد رأى في يديها قلماً:

ينَال جسيمات المدى وهو أعجف« »أصمٌّ سميعٌّ ساكنٌّ متحركٌ	

وهي معانٍ قريبة أيضاً مما قاله ابن المعتز:



115

لبي��ب غي��ر  وهو في ح��ال اللبيب»أبل��هُ 

حديثاً ي��ردي  الرقيبس��اكنٌ  أعراض  مثل 

حت��ى الك��فُّ  هو كالوشي القشيب«نمقتْ��ه 

الخط أصمُّ إّال أنه س��ميع؛ هو ساكنٌ غير أنه يروي حديثاً: إن هذه 

الثنائي��ة تصف مفارقة الخط، بين حض��وره المادي – حتى »الأبله« 

حس��ب ابن المعتز – ، وبين معناه القدسي، الديني، الفائق القيمة. وما 

يس��توقف كذلك هو مفارقة أخرى، تش��كيلية صرفة، تقوم على علاقة 

الساكن بالمتحرك، كما يشير إليها المأمون، أو علاقة السواد بالبياض، 

كما يتحدث عنها أبو الحسين أعلاه. الخط لا يستدعي القراءة وحسب، 

بل »يخاطب اللحظ« أيضاً.

هك��ذا اتخذ المخطوط الفني من القرآن مثالاً له، ومن الخط نس��قاً 

عُه في زخارف وأش��كال وصور  ناظماً ومش��تركاً، بم��ا يجمعُه ويفرِّ

وغيره��ا. هذا م��ا ينطلق من كتاب، من آية، من قصة، لكي يتعين في 

إنت��اج ذي مواصف��ات فني��ة: لا ينطلق من وجود م��ادي، إذاً، بل من 

وج��ود نصي، إذا جاز القول. وهذا يجتم��ع في يدَين، كما في خزانة، 

بم��ا يتيح للعين أن ترى فيما تقرأ، وأن تق��رأ فيما ترى؛ وهي إذ تقرأ 

أو ت��رى تق��وم بعمل متص��ل، لا »لحظوي«، وإن تس��توقفها صورة 

أو اس��تطالة ف��ي حرف. هذا م��ا يجتمع في متعة الجل��وس لكتاب، أو 

الوقوف المتصل لرؤية زخارف جدارية... 

رِ ما  هك��ذا يقوم العمل الفني على تمثُّلٍ، لا على تمثيل، على تصوُّ



116

يمكن أن يكون عليه، لا على ما هو عليه. إلا أن في التمثُّلِ ما يساعد، 

ما يحرِّض، ما يشجع على الارتقاء، على الارتفاع إلى ما يليق بما هو 

خلف الحروف، خلف الاس��م. ذلك أن إنتاج العمل لا يتطلب المعاينة، 

��فر، بالتوهم، ولكن  أو المحاكاة، وإنما التطلع إلى بلوغٍ هو أش��به بالسَّ

من دون سفر، من دون انتقال، ما يمحض العمل الفني صفات تقع في 

كمال الموجودات، لا في حقيقتها )أو في حقيقتها المصفاة من العارض 

ه، الت��ي يمكن أن تقع فيها أي مح��اكاة لموجودات(.  والزائل والمش��وَّ

وهو ما يتعين في صفات النقاء والدقة والوضوح التام. 

إنه فنُّ تمامِ الموجودات، وإن كانت خافيةً على العين الناظرة، ولا 

يص��ور ما يرى، بل ما يقرأ وي��رى فيه. والموجودات موجودة طالما 

أنها ملفوظة؛ وهي متعينة في الكتاب – أي كتاب – قبل أن تكون من 

هيولى أو من شكل – مادة. 

أعود إلى المخطوط من جديد: يشُ��كِّل الكتاب، في مس��اره، رحلة 

دينية، إلا أنها رمزية كذلك، أش��به بالمس��ارات التأسيسية لغير سلوك 

واعتق��اد ومفه��وم. وهو ما يمك��ن البحث عنه في التجرب��ة الصوفية 

دُ التجربة  كذلك: طبع��اً يوفِّر الدرس التاريخي معلوم��اتٍ ضافية تحُدِّ

الصوفية في س��ياقات وأطر، س��ابقةٍ على الإسال�م نفس��ه، سواء في 

التجربة الفارسية، أو في التجربة المسيحية وغيرهما. 

��فر النائ��م، فيما يرى  يق��ول اب��ن عرب��ي: »العارف في ه��ذا السَّ

ف��ي نومه، وه��و يعرف أنه في الن��وم«. وما يباش��رُه المتصوف من 



117

ممارسات ومجاهدات، ومن أفعال التلاوة والصلاة والصيام والتأمل، 

��فهَ، هذه كلها  وم��ا يقوم به م��ن كتابات، بوصفها مكابدةَ المعنى وتكشُّ

عملي��ات تؤدي إلى التعيين ولكن بالتس��مية، وإل��ى التعبير ولكن من 

ل لهم  دون الص��ورة. فالحقيقة المدرَكة من عالم الغيب كش��فٌ يتحصَّ

كْر، لا بالتدليل أو الحس أو البرهان. فهناك  في المجاهدة والخلوة والذِّ

��فَ لهم م��ا يخُفيه الحجاب، أو  من »اقتدوا واتبعوا«، وهناك من تكشَّ

الإدراك الخارق. 

ه��ذا م��ا أطلقَ علي��ه الدارسُ ف��ي أحد كتبه تس��مية »المناس��بة« 

و»التبعي��د«، بع��د أن لاحظَ، منذ ما قبل القرآن، وجود أنس��اق فكرية 

واعتقادية طلبتْ التناس��ب، وفق مقادير ونسِب، بين العلوي والسفلي، 

ما اجتمعَ في »وسائط« و»متقربات« عديدة. وهو ما بلغَ في الملفوظ 

القرآن��ي حداً تبعيدياً ما بلغَه أي نس��ق فكري واعتقادي س��ابق عليه، 

وهو القطيعة – وإن أبقى المناسبة – بين العلوي والسفلي، بين الوجود 

والماوراء. وهو ما يمكن تلخيصه في عبارة موجزة ولكن كافية.

3 – الوقفة الفلسفية 

يعود الدارس مرة أخرى إلى المخطوط عينه، ويتس��اءل: ما صلة 

المعراج بالارتقاء، بالترقية، بتصعيد الوجود إلى مآله، إلى الماوراء، 

إلى حقيقة متعالية؟ يقول الأش��عري: »إن الله واحدٌ ليس كمثله شيء، 

وليس بجسم ولا شبح ولا جثة ولا صورة ولا لحم ولا دم ولا جوهر ولا 

عرض )...( ولا يوصف بش��يء من صفات الخلق الدالة على حدثهم 



118

)...( لم يزل أولاً سابقاً متقدماً للحادثات، موجوداً قبل المخلوقات، ولم 

يزل عالماً قادراً حياً، ولا يزال كذلك« )35(.

هكذا يكون الله اللاتعينَ عينه، على أنه س��ببُ التعيينات ومُوجدُها. 

هك��ذا تنتفي الصفات الدالة عليه، وهو عين الموجودات. هذا ما جعلَ 

الله أبع��د من أن تطاله عين، أو وصف، فلا يتجس��م في صورة. وهو 

بالتال��ي أبعد من أن يكون ف��ي صفة )أو صفات( قابلة لأن تكون قيمة 

بعينه��ا، ومنها القي��م الجمالية. مثل ه��ذا المنظور أت��اح وجودَ نطاق 

للتفك��ر الجمالي، ولكن بوصفه نطاق الإلهي��ات، قبل أن يكون نطاق 

الأخلاقيات، أو عالم الموجودات نفسه أو المصنوعات، بين مستقبحَة 

أو جميل��ة. فكي��ف يتعين الجميل في ما هو غي��ر إلهي؟ وهو ما يمكن 

تناوله عبر أسئلة أخرى: كيف يتعين جمال المصنوعات أو الأقوال أو 

الس��لوكات وغيرها؟ هل يقع الجميلُ في أمر من دون آخر، أم في كل 

ما يصدر عن الإنسان ويعتبره جديراً بتثمين وتشريع؟

التفلس��ف الإغريقي جعلَ من المحاكاة أس��اسَ كل تعيين للجمال، 

فوج��دَ في الطبيعة تم��امَ الجمال. بل أقام هذا التفلس��فُ، مثل أنس��اق 

اعتقادي��ة أخرى، نوعاً من المناس��بة، كما س��بق الق��ول، بين العلوي 

والس��فلي، بين المثالي والحس��ي. وإذا كان أفلاطون وجدَ في الغائب، 

في ما لا يمكن معاينته، أي في »عالم المُثل«، مصدراً ومثالاً للجمال، 

ف��إن غي��ره من الفلاس��فة اكتفى بالطبيع��ة موضوعاً لإم��كان معاينة 

الجميل، والتوفق بصورة عنه. 



119

ه��ذا ما بلغَ، في القرآن، حداً تبعيدياً قاطع��اً، إذ فصلَ بين العلوي 

والس��فلي، وإن أبقى على العلوي مصدراً للس��فلي. هذا ما قطعَ إمكان 

ب، إلا أنه جعل المعراج ممكناً، أي السَّفر من دون  التوس��ط، أو التقرُّ

سَ��فر. ه��ذا ما أبقى الجم��ال في نطاق محكم الإغال�ق، لا يبلغه أحد، 

ولا يتعين في ما هو قابل للنقل أو المحاكاة. وهو ما يمكن معاينته في 

صورة الجنة تحديداً: فقد حفل القرآن بسُ��وَره وآياته بمش��هدية واسعة 

ع��ن الجنة، ش��ديدة التعيين، بل محسوس��ة، تعينهُا كم��كان، وتصيب 

المتنعمين فيها. المش��هدية إخبارية ذات أبعاد زمانية ومكانية وعمائر 

وشخوص وعلاقات س��ردية، ونجد عرضاً وشرحاً لها في الأحاديث 

والتفاس��ير، وما يبلغ في القَّصص الإسال�مي، ولاس��يما بين العامة، 

سرداً ساحر التخييل أحياناً. إلا أن ما تضمنهَ القرآن لم يكن موضوعاً 

لمح��اكاة، ولا لمعاين��ة، إلا في نصوص قليلة، مث��ل »كتاب التوهم« 

للمحاس��بي، أو »رسالة الغفران« للمعري، أو عند بعض المتصوفة، 

وف��ي بعض أحوالهم. الجنة ظلت، مثل مفهوم الجمال الإلهي، ممتنعة 

الوص��ف، ممتنعة التألي��ف، على أنها مما يعُ��رف: و»ظنَُّ خيراً ولا 

تسأل عن الخبر«. فكيف يتعين جمال المصنوعات وغيرها، كما سبق 

الطرح؟

تح��دثَ غير فيلس��وف، مث��ل الفارابي وابن س��ينا وغيرهما، عن 

المح��اكاة أساس��اً لغير صنيع فني، فاحتفظوا بهذا المبدأ المس��تقى من 

التفلس��ف الإغريقي لتعيين أن��واع فنية، إلا أنهم ابتعدوا عنه كذلك في 

تعيين غيره��ا: تحدث الفارابي، في »كتاب الموس��يقي الكبير«، عن 



120

الألحان فوجد بعضها شبيهاً بالمحاكاة التي تصيب التماثيل والتزاويق، 

كم��ا وجد ألحاناً أخ��رى لا توافق مبدأ المحاكاة، فإن منها »ما يحصل 

عنها في البصر منظر أنيق فقط« )36(. 

هن��اك، إذا، »منظر أنيق«، لا بفعل المحاكاة، وإنما بفعل آخر. ألا 

يعود تأليف المنظر الأنيق إلى ما قاله عبد القاهر الجرجاني عن جمال 

مل في الكتابة، إذ  »النَّظْ��م«، في »دلائل الإعجاز«، أي ع��ن بناء الجُّ

ش��بَّه الجمل��ة الجميلة بعمل »التنضيد« )كما يس��ميه(، أي التي تجمع 

أشياء بعضها على بعض، فلا يجيء له من عمله »هيئة أو صورة«، 

ب��ل أن تك��ون »مجموعة في رأي )أي: ما ت��راه( العين«؟ وهو الذي 

يتح��دث عن »الإس��ناد« ف��ي الجملة، ال��ذي يفيد في أم��رِ غيرها من 

عمليات التأليف النظمي، إذ يش��دد الجرجاني على »أن ذلك الإس��ناد 

وتل��ك النس��بة إلى ذلك الأول إنما كان من أجل ه��ذا الثاني، ولما بينه 

وبين��ه م��ن الاتصال والملابس��ة« )م. س. ص 79(. وه��و ما يجُريه 

الحس��ن بن علي بن أحمد الكاتب من مقارنة بين الموسيقى والخط، إذ 

يجد أن عملَ المغني يشبه عملَ الخطاط، حين يعمد إلى »إحكامِ عيون 

الخط وبعض الحروف دون بعض فيصرف إليها عنايته، مثل العينات 

والص��ادات والحاءات والنونات« )37(. ألا يعين الكاتب، أو الجرجاني 

قبل��ه، عملَ كثيرين في الفن الإسال�مي، مث��ل المزخرفين وغيرهم، 

مم��ن جمعوا أش��كالاً فنية، لم يطلبوا منها »أن تج��يء له منه هيئةٌ أو 

صورةٌ«، أي انتفاءُ مبدأ المحاكاة الطبيعية؟

ذل��ك أن الفاراب��ي، مث��ل الجرجاني، قصرا، بعد فلاس��فة إغريق 



121

عديدين، مبدأ المحاكاة على الطبيعة نفس��ها، أي تصوير هيئتها، فيما 

يمكن الحديث عن صناعة أخرى، لا تتأتى من هيئة أو صورة، وإنما 

تجتمع وحس��ب في »رأي العين«، ويحدث منها »منظر أنيق«. وهو 

منظ��رٌ يتحقق الدارس منه، س��واء أكان مس��تمعاً أو ناظراً، على أن 

في م��ا يتلقاه موضوعاً لـ»التذاذ«، لـ»ط��رب«. وهو عملٌ على بناء 

��بهَ، وإنما في »النَّظم«، كما  المنظر يس��تند إلى مقومات لا تقع في الشَّ

ق��ال الجرجاني، أي في تواف��ر علاقات مختلفة م��ن التقديم والتأخير 

وغيره��ا. وف��ي هذا القول تأكيدٌ باكر لما س��يقوله بول كلي بعد قرون 

عدي��دة، وهو التعويل على جمالية »التقديم«، )présentation(، أي ما 

تعرضُ��ه للعين العلاقاتُ بين أش��كال وألوان، ب��دل جمالية »التمثيل« 

)représentation(، أي م��ا تعرضُه للعين م��ن إعادة تصوير لما يقع 

خارجها. 

هك��ذا يتحقق العائد إلى المخطوط، موضوع الدرس، وإلى أعمال 

فنية مشمولة بهذا الدرس، من أن نظم العلاقات بين مواد العمل الفني، 

ق، على س��بيل  ه عملَ الفنان في مخطوطه: يعتني المزوِّ هو الذي يوجِّ

المثال، برس��م جانب من مس��جد، إلا أنه يرسمه فوق الورقة، إذا جاز 

القول، أي بما يناس��ب موضعتهَ مع غيره من العناصر المؤلفة لمشهد 

المزوقة. وهو الجهد عينه الذي يبذله الخطاط إذ يتبع الآنية في شكلها 

الدائري، أشبه بورقة، لكي يبسط عليها حروفه المتتابعة.

هك��ذا يتعين العمل الفني فوق ورقة، فوق جدار، فوق معدن، فوق 

خش��بة، على أن يتكفل الفنان بتدبير الأس��باب الفنية التي لها أن تجمع 



122

عناص��ر العمل فوق الس��طح الم��ادي. هذا ما جعلَ الصيغ الهندس��ية 

الدقيق��ة قوال��ب أو أش��كالاً ثابتة لبناء الأش��كال والمس��احات، أش��به 

بالعروض للش��عر العربي القديم. وهو ما يفس��ر كذلك التنوع الهائل، 

والش��ديد التمايز، الذي بلغته الزخرفة الإسال�مية، والتي أفادَ غيرُ فن 

إسلامي من تخريجاتها وتوصلاتها الشديدة التعقيد. 

بهذه الكلمات يخاطب سقراط السفسطائي جورجياس )في الحوار 

الحامل اسمه(: »في اس��تطاعتكَ، كيفما شئتَ، أن تتمثل المصورين، 

أو المعماريين، أو بناة السفن، أو غيرهم من أهل المهن )...(: إن كلَّ 

واحد منهم يقيد نفس��ه بنظام ما، ويجعلُ فيه لكل شيء مكانهَ الذي له، 

ويلُزم هذا الش��يء بأن يوافق الش��يء الآخ��ر، وأن ينضبط هذا بذاك 

بما يجعل المجموع )الأش��ياء( عملاً يحُقق نظاماً وترتيباً«. وهو كلامٌ 

يمكن س��وقه وجعله مناسباً للكلام عن النظام الجمالي الإسلامي، وما 

اقتضاه من ترتيب لعناصر العمل الفني وفق مقتضيات هذا النظام. هذا 

النظـام تعين في صفات، مثل الحُسن والجودة والحذاقة وغيرها، على 

أنه��ا تندرج في ترتيبٍ يطلب الكم��ال والتناغم والنقاوة بين عناصره. 

وه��و ترتيب، بالتالي، ينطلق من أولوي��ة النظام المتعالي على غيره، 

فيما يتعين النظام الجمالي الحالي في نظام آخر، بات يطلب من الذوق 

الفردي مرجعاً له. وهو ما جعلَ القيم التشكيلية تتمثل في العمل الفني 

نفسه، لا في جمال متعالٍ، في ماوراء، يحيل عليه ويتمثله ويستوعبه 

ف��ي آن. وهو ما يس��ميه لوك في��ري بـ»فردانية الجمي��ل« )38(؛ وهو 

يعني، في حس��اب الدارس، أن الذوق بات رهن التداول الاجتماعي، 



123

المفتوحِ على الخصام والتنافس، وإن يتعين في أفراد.

مث��ل هذه التداولية الجمالية انتقلت، في مرجعيتها، إلى الثقافة بدل 

الدين، وهو ما يتمثل – في ما يتمثل – في التعيينات التي باتت تصيب 

الفن القديم نفسه، في صفاته اللاحقة والمحددة له: ألا يمكن نسبة الفن، 

بوصفه إسال�مياً أو عربياً، إلى هذا النظ��ام الثقافي تحديداً، الذي بات 

يكفل أكثر من الدين قيمَ هذا الفن؟

إن الجمال في الله، وفق القرآن، إلا أنه يعيش بالبش��ر أنفسهم ولهم 

كذل��ك، بما يتدبرونه تاريخياً، وبما يناس��بهم وفق حاجاتهم وأذواقهم، 

عل��ى ألا يعارض صراحة – في مناخ��ات الاعتقاد القديمة – القواعد 

الصريح��ة في الدين. وه��و ما تعينَ في فن المصح��ف، وفي ما تبعه 

من تقالي��د في البلاط، وفي تجارب المتصوف��ة، وفي جدل الكلاميين 

والفلاس��فة، على مقادير من الاجتهاد، ضمن نطاق التمثل، كما سبق 

الق��ول. لهذا ف��إن الحديث عن الجم��ال القديم يتعين ف��ي الحديث عن 

هة عن أي ماهية أو وصف  الإلهيات، عن مكانة ش��ديدة التمايز، منزَّ

أو صفات تجعلها ملتبس��ة مع غيرها أو ذات صلة بها. كما يتعين هذا 

الجم��ال القديم في مبحث واقع في »الصناع��ات«، في صفات بعينها 

تطلب التناس��ب والتمام والكمال والدق��ة والتناغم بين عناصرها. ذلك 

أن العمل الإنس��اني يبتغي بلوغ تمام الحقيقة في ما يعتني به ويعمله: 

رَ، طلبَ أن تكون صورته تامة، بما يغلِّب دوماً الصورة  فهو، إن صوَّ

العقلي��ة على الص��ورة البصرية. وه��و ما يميز، عن��د التوحيدي في 

»المقابس��ات«، بين من »ينظر إلى الأشياء«، فــ»يحار« في ما يبلغه 



124

منها من صور، لحس��يتها المملوءة بالتش��وّه والسقم، وبين من »ينظر 

في الأش��ياء«، ال��ذي »يتأنى في نظ��ره، وتأنيه يبع��ث على التصفح 

البال��غ، والتصفح البالغ يؤديه إلى الصحيح من الس��قيم«. هكذا يمتنع 

الناظر عن »عَكْس« )وفق لفظ التوحيدي(، أي عن نقل ما يراه »عما 

ه��و به«، إذ إن في ذلك ما يش��وّه حقيق��ة المنظور إليه. ذلك أن الحس 

مضل��ل، ومنه ما يتأتى م��ن الصورة وبها؛ وللصناع��ة أن تنأى عن 

ظاهر الأشياء، وتعلو به إلى ما يمكن أن تكون عليه »حقيقتها«. لهذا 

فإن صفات، مثل الحذق والتوفية وحس��ن الوضع والتأنق وغيرها، أو 

الانفعالات النفس��ية الجالبة للذة أو للط��رب، لا تتعين في الصنع، في 

العمل، إلا بالقدر الذي يس��عى فيه الصانع إلى »إصابة المقادير«)39(. 

وهو س��عيٌ يقوم على »نظر« مزدَوج، كما سبق القول، ما جعل الفن 

يتع��دى الصنع أو الح��ذق، ويتخطى المطابقة مع س��ابق أو معلوم أو 

مع��روض، للناظ��ر أو للناقل، ليطاول بعداً مكوناً ل��ه، غائباً عنه فيما 

يتمثله. وهو كلامٌ في أن يكون للفن ما يتعداه ويشمله في آن، ما يحفزه 

ويبقيه مفتوح الاحتمالات، على حقيقته الغائبة أبداً.



125

يتناول ال��درسُ، بداية، مس��ألة بحثية تطاول إجمال��ي درس الفن 

الإسال�مي، ومنه الخط العربي. هذا ما يتعين في ثلاث وقفات بحثية، 

يمكن تلخيصها كما يلي:

1 – إعادة النظ��ر: تقوم على نقد تكوين المتن والخطاب الغربيين 

عن الفنون القديمة، الإسال�مية وغيرها، على أنه البداية اللازمة لهذه 

الخطة البحثية.

2 – توسعة النظر: درسُ الفن والخطاب القديمين ضمن إطارهما 

الاجتماع��ي والفلس��في المخص��وص، من دون قص��ره على الجانب 

التقني وحسب، مثلما يصيب درس الخط العربي خصوصاً.

اللغة بديلًا عن الوجود، والخط بوصفه رسماً



126

3 – قلبُ النظر: درسُ الفن والخطاب القديمين بما يتعدى نطاقاتهما 

وتعريفاتهم��ا المتأخرة بلوغاً إلى ما كانه الفن، أو الخطاب عنه قديماً، 

م��ا يقيم البحث في حدوده القديمة، لا الظاهرة وحس��ب، وإنما الخفية 

أيضاً.

***

م��ا يقوم به الدارس ف��ي هذا الفصل يندرج في المهمة الثالثة: قلب 

النظر. ويتناول لهذا الغرض مجموعة من الكتابات الصوفية على أنه 

سيرى إليها، في تكوينها وأبنيتها ومقاصدها، وفق منظورات يجمعُها 

ف��ي قول إجمال��ي: اللغة بديال�ً عن الوج��ود، والخط رس��ماً للوجود 

وتحسيناً له، والتأليف كشفاً للجمال.

س والمتَّبع ل��درس الخط  يبتع��د الدرس، إذاً، عن الس��بيل المك��رَّ

العربي، وهو الس��بيل الفني والتاريخي في درس��ه. فقد سبق للدارس، 

ف��ي غير كت��اب ودراس��ة )40(، أن تناول أو قام بمس��اعٍ مماثلة، ما لا 

حاج��ة لترداده. طل��بَ الدارس، في هذا الفصل، »قل��بَ النظر«، إذا؛ً 

ويريد من ذلك الإش��ارة، بداية، إل��ى أن المؤلفِين القدامى )وما وصلَ 

م��ن مؤلفاتهم( توس��عوا ف��ي درس الجانبين الفن��ي والتاريخي للخط 

العربي )41(، ما لا حاجة لاستعادته أو التفصيل فيه أو تفنيده.

ينطلق الدرس من مسعى آخر، وهو الانتباه إلى أن اللغة – العربية 

تحدي��داً – ش��كلت أساس��اً معرفياً للتفلس��ف، عند عدد م��ن المؤلفِين، 

ولاس��يما المتصوفة منه��م؛ وإلى أن الخط – العربي تحديداً – ش��كلَ 



127

أساس��اً لرس��م الموجودات والكائنات. وهما توصال�ن يفتحان النقاش 

الواسع والمعقد – والمبتكر ربما – في المسألة الجمالية الإسلامية.

أبنية اللغة، أبنية الوجود

هذا ما يس��عى إليه الدرس، بداية، بالوقوف عند اللغة، قبل الخط؛ 

بالوق��وف عن��د العربية اللازمة، س��واء في اللغة أو ف��ي الخط، وفي 

ما يتعداهما خصوص��اً. فنظرية المعرفة، نظرية الوجود، تنبني على 

معرف��ة اللغة – العربي��ة تحديداً –، على أنها أقوال مُرْس��لة. وهذا ما 

يتعين في النش��وء، قب��ل الطبيعة، في حركة التنف��س بوصفها حركة 

التلفظ. 

تعينتْ نشأة الوجود عبر حركة النَّفسَ الإلهي، كما يتمُّ الكلام عبر 

التلفُّظ الإنساني، حسب ابن عربي: القول أساس الوجود، إذ إن أساس 

العقيدة هو القول المُنْزَل. فالعلاقة بين الله والوجود ليست علاقة خلقٍ 

وإبداعٍ وحس��ب، وإنم��ا هي حركة تنفُّس، وتحتاج إل��ى اللغة لفهمها، 

وللتحقق من كيانات وجودها: »أولُ كلام ش��قَّ أسماعَ الممكنات )أي: 

الموجودات في حال��ة ثبوتها داخل العلم الإلهي( كلمة: كُنْ، فما ظهر 

هُ نفَ��س الرحمن على عينٍ من  العال��مُ إلا عن صف��ة الكلام، وهو توجُّ

الأعيان، ينفتحُ في ذلك النفس شخصية ذلك المقصود، فيعُبِّر عن ذلك 

ن فيه بالنَّفسَ« )42(. وهو ما يوضحه أحد  الك��ون بالكلام، وعن المتكوِّ

الدارسين، عن ابن عربي، في هذه الكلمات: »الموجودات هي كلمات 

الله، وهي الصورة العينية المحسوسة والمعقولة الموجودة« )43(.



128

ه��ذا ما يطاول حركاتِ الحروف أساس��اً. ذلك أن حركات النَّفسَ، 

أو الكلام الإنس��اني، تنقس��م، عند ابن عربي، إل��ى حركات بين: رفع 

وخف��ض ونصب؛ كذلك تنقس��م مقاط��ع الكلام أو النَّف��س العلوي إلى 

ثلاث حركات بين: علوي )وهو الغيب(، وسفلي )وهو عالم الشهادة(، 

ومتوس��ط )وهو البرزخ ال��ذي يجمع بين العالمي��ن(. وكما أن النَّفسَ 

الإنس��اني – العربي واقعاً – يمتدُّ عبر ثمانية وعش��رين حرفاً، كذلك 

يمتدُّ النَّفسَ الإلهي عبر ثماني وعشرين مرتبة وجودية. هذا ما قاد ابن 

عربي إلى أن يخصص في »الفتوحات المكية« قس��ماً واسعاً للكلمات 

والحروف والحركات؛ ذلك أن للحروف قيمة أنطولوجية، وكل حرف 

يربط العارف بمنزلة من منازل العالم.

الإشارة: ما دون اللغة

أوضحَ الكلام أعلاه لزومَ العلاقة بين اللغة والوجود. وهو ما تعينَ 

في النش��أة عبر التنفس، ما يجعل القولَ، بل التلفظ، أس��اسَ التكوين، 

انطلاق��اً من العب��ارة القرآنية: »كُنْ«. كما يتضم��ن الكلام أعلاه بناء 

علاق��ة بين القول واللغ��ة، من دون تمييز بين طبيعتيَهما، إلا من جهة 

وظيفتيَهما: اللغة عمومية فيما القول مخصوص )44(. ولكن ما يستوقف 

المتص��وف في هذه العلاقة هو الجانب الإرس��الي في القول، على أن 

معالجة الصوفي للتخاطب، للتبليغ، تتعدى نطاق القول، لتبلغ أنس��اقاً 

أخرى، منها التكالم أو التبالغ بغير نس��ق، ومنها بل أهمها – عند ابن 

عربي – الإشارة. 



129

يق��ول ابن عربي: »كلُّ إش��ارة تلوحُ في الفهم لا تس��عها العبارة؛ 

اعل��مْ أن أه��لَ الله )أي: الصوفية( قد جعلوا الإش��ارة نداءً على رأس 

البع��د، وبوح��اً بعين العلة. ولكن في التقس��يم، في الإش��ارات، يظَهر 

فرقان: وذلك أن الإشارة التي هي نداء على رأس البعد، فهو حملُ ما 

لا تبلغه العبارة. كما أن الإشارة للذي لا يبلغه الصوت، لبعدِ المسافة، 

وهو ذو بصر، فيشُ��ار إليه بما يرُاد منه فيفهم. فهذا معنى قولهم نداء 

على رأس البعد. فكلُّ ما لا تسعه عبارة من العلوم، فهو بمنزلة من لم 

يبلغْه الصوت، فهو بعيد عن المش��ير، وليس ببعيد عما يراد منه، فإن 

الإش��ارة ق��د أفهمتْه ما يفهمُه الكلام، أو يبلغُ��ه الصوت. وقد علمنا أن 

المشير إذا كان الحق، فإنه بعيدٌ عن الحدِّ الذي يتميز به البعُد: فهذا بعدٌ 

حقيق��ي لا بد منه. ولا يكون الأمر إلا هكذا. فلا بد من الإش��ارة وهي 

اللطيفة: فإنه معنى لطيف لا يشُعر به« )م. س.، ج 2، ص 504(. 

كما يق��ول ابن عربي، في موضع آخر م��ن »الفتوحات المكية«: 

»الإشارات عبارات خفية، وهو مذهب الصوفية« )م. ن.، ج 4، ص 

336(. هكذا يكون المتصوف لا يدرس وحسب أنساق التخاطب، وإنما 

يدرس أيضاً نس��ق الصوفية في التخاطب. وما يش��ير إليه المتصوف 

هو أن لغة الإشارة لا تصلح إلا مع القربى؛ وفي مثل هذه التوصلات 

إش��ارات ودلالات وخلفيات عديدة، على الرغم من بس��اطة القول في 

ظاهره.

فلغة الإش��ارة كان لها، في ترتيبٍ منطقي لأنس��اق التخاطب، أن 

تكون في أدنى الأنس��اق، لا في أعلاه��ا، ولا أن تكون، في كتابة ابن 



130

عرب��ي، ذات قيمة عالي��ة. وهو ما لا يتحق��ق إلا لأن الفعل العقيدي، 

الإسال�مي، يتعين أساس��اً في القول التخاطبي، إذ العقيدة هي »أقوالٌ 

مُنزَلة«. غير أن مثل هذا التأسيس المعرفي والفلسفي والتأويلي، على 

أساس تنزيلي، ينتقل، في التجربة الصوفية، إلى تخاطبية أخرى، هي 

التي تنش��أ بين المتصوف و»المتكلمِ« في نصوصه )ما س��تتمُّ العودة 

إليه لاحقاً، ولاسيما عند النفري في »المواقف«(. 

لهذا احتاجتْ فرق الصوفية إلى لغات أخرى، مثل الخط والدوائر 

والألوان، ولاس��يما إلى الأشكال الهندس��ية، ولغات الحركة والرقص 

والتراني��م والموس��يقى وغيره��ا. إلا أنه��ا ليس��ت لغ��ات، واقعاً، بل 

»ش��يفرات«، أي لغ��ات اصطلاحية، وترقى بالتالي إل��ى لغة الكناية 

والرم��ز، لا إل��ى لغة التواص��ل الاجتماعي، ولا إلى لغة الاس��تعارة 

والتخييل.

أما إعلاء قيمة الجانب الإش��اري في الكلام، فيعزز ويعطي مثالاً 

آخ��ر عن الجانب القولي لهذه المنظورات، إلا أنها تبقى تخاطبية بهذا 

المعنى، أي أس��يرة ومحددة بأطراف التكالم؛ وتبقى س��ياقية كذلك، إذ 

تربط الكلام بس��ياقه بالضرورة. هكذا لا تبلغ لغة الإشارة مرتبة اللغة 

»العالي��ة«، إذا ج��از القول، ولأن تكون قابل��ة للتعلم )إلا في نطاقات 

المريدي��ن وحدهم وم��ن دون غيرهم( والتعليم والتناق��ل. هذا ما يحدُّ 

من أثرها، وما يكشف عن »خشيتها« من السلطة )اللغوية والسياسية 

والبلاغية القائمة(، فلا تتعرض لها وتتجنبها واقعاً.



131

»نبوية« التأليف

تفي��د التوصلات الس��ابقة أن الخط��اب الصوفي يتمث��ل في بنيته 

الكتابية بالإرسال النبوي.

يتوق��ف ال��درس، له��ذا الغرض، ف��ي لحظ��ة أولى، عن��د كتاب 

»المواق��ف...« للنف��ري )45(: كلُّ »وقف��ة« ف��ي هذا الكت��اب، بل كلُّ 

مقطوعة كتابية فيه، تبدأ بجملة: »قال لي«؛ واللافت في كل مقطوعة 

أنها تحتاج في أكثر من جملة فيها إلى تكرار الجملة عينها: »قال لي«، 

ما يعُطي إش��ارة أولى على أن الأس��اس التأليفي لهذا الكتاب قولي، لا 

كتاب��ي. فكلُّ مقطوعة أعدادٌ من الأقوال، وليس��ت ق��ولاً متصلاً. بهذا 

المعن��ى ليس��ت المقطوعة تدويناً كتابياً لق��ول أو أقوال، بل هي تجمعُ 

م��ا اجتمعَ في »لحظ��ة« )أي في لحظات زمني��ة متصلة ومتقطعة(، 

أي في التجربة الصوفية نفس��ها. وفي ذلك تحاكي المقطوعة أو تنبني 

وفق الاجتماع القولي، المتفرق والمتصل، الموجود في عدد من سور 

القرآن.

يقول لس��ان الدي��ن ابن الخطي��ب: »والصوفية يذك��رون الله بأي 

نوع ش��اؤوا من الأذكار، حتى تشعر نفوسُهم بمدلول ذِكرهم، وتنفعل 

لذلك انفعالاً ش��ديداً، تغيب به عن المحسوس��ات، فيحصل لها حظٌّ من 

المش��اهدة بحس��ب قوة الحال وضعفها. ويكون الإدراك لذلك ذوقياً لا 

علمياً نظرياً« )46(.

يتوق��ف الدرس، ف��ي لحظة ثانية، عند ابن عرب��ي، وينقل عنه ما 



132

ذَك��ره في ترجمة )س��يرة( أحد المتصوفة، الكوم��ي: كان إذا قعد بين 

يدي��ه وبين يدي غيره من ش��يوخه »يرعد مث��ل الورقة في يوم الريح 

الشديد«، ويتغير نطقهُ، وتتخدر جوارحُه، حتى يعرف ذلك من حاله. 

وكانت بين ابن عربي والكومي علاقة روحية حميمة، لدرجة أن ابن 

عرب��ي، إن تمناه، وهو في بيته، لمس��ألة تخَطر ل��ه، كان يراه أمامه، 

فيس��أله ويجيبه ثم ينصرف )47(. ومن المعروف أن ابن عربي تعلَّم – 

على ما أفاد بنفسه – من المتصوف موسى بن عمران الميرتلي كيفيةَ 

تلقي الإلهامات الإلهية، وأنه كان يقرر أموراً تبعاً لما يراه في المنام، 

مثلما فعلَ قبل ذهابه إلى الش��رق، حيث إنه رأى لزوم ذلك في منامه، 

قب��ل أن يقُدم عليه )م. ن. ص 113 – 114(. كما أخبرنا ابن عربي أنه 

كان يرى غير متصوف في منامه، مثل الحلاج وذي النون المصري 

والش��بلي وغيرهم. وهو ما يجتمع عند القش��يري، في »رسالته«، في 

التمييز بين: لوامع، وب��وادر، وطوالع وخواطر وغيرها. وهي ألفاظ 

متباعدة تركيباً، ولكنها متقاربة دلالياً، إذ تشير إلى أفعال انبثاقية غير 

اعتيادي��ة أو تلقائية، ب��ل مفاجئة؛ وهي ألفاظ متقارب��ة مجازياً إذ هي 

كنايات أو استعارات )حسب وجهة التفسير( لفعل التنزيل الرباني.

الاحتياجات إلى الخط

يتمث��ل هذا المنظورُ القرآنَ في غير وجه من وجوه هذه المس��ألة. 

وهو ما سبق للدارس أن أبانه ودافع عنه، في دراسات وكتب مختلفة، 

وهو أن القرآن، بتكوينه ومواده وهيئته ومبناه، يمثل أس��اسَ التمثل – 



133

وأياً كان، معرفة أو فلس��فة أو فناً وغيرها –، في سلوك التأليف، وفي 

بني��ة التأليف بمتعلقاتها كلها )م��ن مواد وهيئة وغيرها(. هذا ما يمكن 

لل��دارس معاينته في الخط، على أنه يلاح��ظ وجود احتياجات مختلفة 

ومتداخل��ة ل��ه، ما يدُخله في تاريخية متصل��ة ومتبدلة في آن. وهو ما 

يحتاج إلى التوقف:

للخ��ط – العربي تحديداً – قيمة أنطولوجية، كما س��بق القول، بل 

قيمة »كوس��مولوجية«، حس��ب قول منصف عب��د الحق )م. س. ص 

143(، وهو ما سبقَ الوقوف عنده أعلاه. بهذا المعنى يقيم الخط وصلاً 

لعلاق��ة بين »الل��وح المحفوظ« والوج��ود، بين الكلم��ات والكائنات، 

بين الخط )أو الفعل التدويني( والرس��م )بوصفه تعيين المحسوس��ات 

والأشكال(.

غي��ر أنه كان��ت للخط احتياجات واس��تعمالات إسال�مية مختلفة، 

وتمثل��تْ في أنواع إقب��الٍ متعددة عليه عند النخ��ب الحاكمة والنافذة، 

كم��ا عن��د صُناع الكلام أيض��اً. وهو م��ا تعينَ في احتي��اج ديني، بل 

مظه��ري للدي��ن، منذ العهد الإسال�مي الأول، ما يمكن الإش��ارة إليه 

بالق��ول: احتاجتْ هذه النخب، عل��ى اختلاف مواقعها واحتياجاتها في 

الحكم والنفوذ، إلى أن يكون لأساس حكمِها وسلطتهِا مصدرٌ، أساسٌ، 

مس��تقى طبع��اً من القرآن. ب��ل أكثر من ذلك، وه��و أن يكون التباهي 

بكِت��اب ه��ذه النخب، أي القرآن، وبإظهاره على الأش��هاد، في العلن، 

مساوياً على الأقل لما كانت عليه الهيئات المظهرية )ومنها »الهيبة« 

الرسمية والرمزية( لغيرها من الجماعات، ولاسيما لـ»أهل الكتاب«، 



134

ولكتبه��م المعروف��ة بهيئاتها »الجميلة«، ولاس��يما عند المس��يحيين: 

للإسال�م »كتابهُ«، وأتى في »لس��ان مبين«، هو اللسان العربي، وله 

أن يظه��ر في هيئة تمييزية له من جهة التدوين، وتدرجُه في الس��ياق 

التداولي لما كان عليه، في ذلك العهد، الظهورُ الحسن للمثول اللفظي.

هذا ما يمكن قوله في احتياجات إسال�مية أخرى، تالية، تعينتْ في 

لحظ��ة ما بع��د »تعريب الدواوين« )48(، حيث بات��ت العربية، بعد أن 

شكلتْ أساس الدين، أساسَ السلطة وأساسَ التأليف والخط في آن. هذا 

ما ترويه، منذ هذه اللحظة، المعاني المتداخلة التي اش��تملَ عليها لفظ 

»الكاتب«، حيث عنى في الوقت عينه: ماس��كَ دفاتر المالية )الخراج 

نَ الرس��مي، والكاتبَ المأذون، والوراق، والمترسل  وغيره(، والمدوِّ

وغيرها. وهي وظائف مختلفة ومتداخلة، تش��ير إلى وظائف السلطة 

الناش��ئة، وإل��ى احتياجاتها، بما فيه��ا الفنية والأس��لوبية. هكذا وجب 

البحث عن »تفرع« الخطوط العربية الأولى في هذا النطاق السلطاني 

)كما يحلو للدارس تس��ميته(، وفي السياق المهني والتمثلي عينه الذي 

استدعى نشأة »الترسل الفني« )49(.

غي��ر أنه يتوج��ب البحث أيضاً ع��ن لحظة ثالثة في هذا المس��ار 

)ابتداءً، على س��بيل التعيين لا الحصر، من العهد العباس��ي(، تمثلتْ 

في اتساع فنون الخط، في تفرع شجرته الوارفة، وفي استعمالاته في 

نطاقات وس��ياقات مختلفة، خارج النطاق الديني والسلطاني. وتتعين 

هذه اللحظة في بلوغ فنون الخط نطاقات وسياقات جديدة، غير السابقة، 

في النطاق العلني للمجتمع، عند فئاته المختلفة، وفي أس��اليبِ وطرزِ 



135

عيشِ��ها وفي مقتنياتها: بات فن الخط، في هذه اللحظة، فناً إسال�مياً، 

علنياً واجتماعياً بالضرورة؛ ولقد اس��تفاد، من جهة تقنياته وتوصلاته 

وصيغ��ه، م��ن الحاصل العلمي الإسال�مي، ف��ي العل��وم الموصولة 

بالرقم )مثل الحس��اب وغيره(، أو الموصولة بالمساحة )مثل الهندسة 

وغيره��ا(. كم��ا بلغ فن الخ��ط، بل »نفذ« إلى س��بل العيش والظهور 

في حياة المجتمعات الإسال�مية، إذ بات علامة »حسنة« على الزي، 

والآني��ة، والس��يف، والج��دار، والخاتم وغيرها الكثي��ر )ما توضحه 

إنتاجات الفن الإسلامي المتنوعة في موادها وتقنياتها وأساليبها(. بات 

الخط بالتالي قيمة أسلوبية في حد ذاتها، تجعل من ورود الخط، أو من 

نزوله فوق الحوامل المختلفة، دالاً حكماً على الحُسن.

لا يكتمل هذا المسار، في احتياجات وتحسينات فن الخط وأساليبه، 

م��ن دون الوق��وف عند لحظة رابع��ة، هي اللحظ��ة الصوفية. هذا ما 

سبق الوقوف عنده، في قسم منه وحسب، في الكلام أعلاه عن العمق 

أو الس��ند اللغوي والخطي لنظرية الوجود نفس��ها. وهو ما يحتاج إلى 

توسع إضافي، بل إلى تناول مزيد يطاول، على سبيل المثال، التجليات 

الصوفي��ة، أو تطبيقاتها، في فن الخط وأس��اليبه. وه��و ما يجتمع في 

حديثٍ عن تأثرات خطية عديدة على فناني الخط، ولاسيما عندما من 

تمثلوا من الخطاطين في تجاربهم الخطية مثال »الإنسان الكامل«.

»تجريد التوحيد«

انبنى المنظور الصوفي أعلاه على علاقة بين القول واللغة، وهو 



136

م��ا يحتاج إلى تبين ومناقش��ة مزيدين. هذا ما يلحظ��ه الدرسُ ويعُيِّنه 

في مفارقة تأسيس��ية ذات مس��تويات مختلفة، بي��ن الأصل والوجود، 

بي��ن النَّفسَ والش��كل، وبين الخط والرس��م. فالق��رآن معطى بدئي، لا 

يقَب��ل ولا يحَت��اج إلى خارج��ه، ولا لأي فكر لأن يفس��ره. هو معطى 

يؤُخ��ذ به، ويبُنى عليه طبعاً، غير أنه يحتاج – مع ذلك، وفي ما عملَ 

عديدون على تفس��يره – إلى غيره، بما يفس��ره: فكيف للغة الواصفة 

)métalangage( – لو اس��تعرتُ ألفاظ اللس��انية الحديثة – أن تصف، 

أن تعُيِّن اللغة الكونية، التدشينية؟ كيف للفرع أن يفسر الأصل؟ كيف 

لـ»الكثرة« أن تفسر »الواحد«؟ هذا ما يمكن صوغه في أسئلة أخرى: 

كيف للخلق، حسب لغة المتصوفة، أن يصف، ويعين »الحق« نفسه؟ 

كيف للشاهد أن يعين الغائب؟ وهو ما يمكن نقله إلى سياق آخر: كيف 

للتجس��يم والتش��بيه أن يعينا التنزيه، أو »تجريد التوحيد«، كما تقول 

عبارة ابن عربي الجميلة والدقيقة؟

ما يستوقف في هذه المسألة، التي يعالج الدرسُ وجوهها المختلفة، 

هو أنها تنش��أ وفق مفارقة تحتاج إلى تبين: إذا كان ظاهرُ هذا التأليف 

)أو التفكير( الصوفي يعُطي الأولوية للنس��ق الش��فوي، إلا أنه يرتكز 

ويط��ور المنط��ق الكتابي وينطل��ق منه واقعاً. هذا م��ا يمكن تبينه في 

ص��ورة أخرى: اللافت في هذه العملية التأليفي��ة )التفكيرية( المعقدة، 

ه��و أن الكلام الإنس��اني يصبح دليلاً على العال��م الإلهي، لا العكس، 

على الرغم من أنه يقول العكس. 

ه��ذا ما يمكن معالجته في مفارقة تطاول علاقة التنزيه بالتش��بيه، 



137

ابت��داءً م��ن النف��ري. يحافظ النف��ري، ف��ي »المواقف«، عل��ى مبدأ 

»التنزي��ه«، فيجعل الرؤية ممكنة إذا ما أطرقَ المؤمن إلى قلبه. غير 

أن الموقف هذا – العقيدي والمتعاهدَ عليه، إذا جاز القول – يتعدل في 

غير »موقف«، وهو ما يمكن تسميته بسياقات التخاطبية، وبمتعلقاتها 

المس��رحية والس��ردية. ففي »موقفٍ« يقول النفري: »أوقفنَي في بيته 

المعم��ور، فرأيتهُ وملائكته ومن فيه يصل��ون، ورأيته وحده...« )م. 

س. ص 39(. كم��ا يق��ول ف��ي موقف آخر: »قال لي ج��اءكَ العرش، 

وجاءتْكَ حَمَلته، فحملوه بقوتي فسبحَتْني ألسنتهُم...« )م. ن. ص 96(. 

ذلك أن »المواقف« تتوزع في بعضها في سردية، تحتمل وتقوم على 

الانتقال من مكان إلى آخر، ومن س��ياق إل��ى آخر، بما يعنيه ذلك من 

تعيين��ات مكانية ووصفية، مخلةٍ بمعنى ما بالتنزيه. فللَِّه مكانه أحياناً، 

وله »مجلس« و»حَمَلة« العرش وغيرها من محددات تعيِّنه وتصفه، 

عدا أنها تدُرجه في س��ياقات س��ردية بين أطراف مختلفين. ولكن هل 

العين تعيِّن وتصف وتشبِّه بالتالي؟

يمك��ن الوقوع في كتابات ابن عرب��ي، في »الفتوحات« وغيرها، 

عل��ى تحديدات وتعيينات، ما يش��ير إلى خروقات لمب��دأ التنزيه. هذا 

يدعو إلى طرح السؤال نفسه من جديد: هل العين تعُيِّن وتصف وتشبِّه 

بالتالي؟

هذا ما س��مح به بعض المتصوفة، ابتداءً مما قاله بعض المؤلفين، 

كالمحاس��بي في »كت��اب التوهم« أو غيره ممن نقل��وا أخبار الوعاظ 

والإخباريي��ن ع��ن »الجن��ة«؛ وه��و ما كان ي��روج وينُْعش أوس��اطَ 



138

المقاتلي��ن المس��لمين ف��ي عمليات »الفت��ح« من دون ش��ك. غير أن 

دة«. فما هي؟  أوصاف المتصوفة تقع في ما أسميه بـ»التشبيهية المجرَّ

وماذا عنها؟

يلاح��ظ القارئ أن ع��دداً من الأمكنة التي يس��وقها النفري أو ابن 

عرب��ي )وغيرهما أيضاً( تنطلق من ألفاظ القرآن نفس��ه، ما يعني أن 

لها وجوداً يختلف بالضرورة عن غيره، مما يقع خارج القرآن، وعن 

أي تعيينات مكانية ومحسوس��ة. هذا ما يظَهر بوضوح أش��د عند ابن 

عربي: العي��ن عنده »كتابية« بمعنى ما، تكتب عما لا يعرفه غيرها، 

وبم��ا لا يصل إلي��ه غيرها، وهو ما تص��لُ إليه، وتبلغُ��ه انطلاقاً من 

»الكشف«، من »الوقفة« عند النفري.

ذل��ك أن ما بلغَ��ه ابن عربي، على س��بيل المثال، لا ل��ون له )إلا 

الأبي��ض في أح��وال(، وهو يكاد أن يكون ش��يئاً غير الل��ون، أو هو 

– حس��ب النظري��ات الكيميائي��ة للون – الأل��وان كله��ا، أي اللالون 

واقع��اً، وفي كل الأحوال. وهو م��ا يمكن تتبعه والتحقق منه عند غير 

متص��وف، إذ يبلغون »الحلول« أو »الفن��اء في ذات الله«، ولكن من 

دون أن يص��ل أي تعيين فيزيائي أو بصري لهذا التعيين؛ وهذا يعني 

أنها عملية »وصفية« و»تشبيهية« كذلك، ولكن بأدوات غير تشبيهية: 

تنزيهية صورةً وتشبيهية طبيعةً.

م��ا يأتي ب��ه المتصوف يبقى كتاب��يَّ الطابع، أي لا يخلُّ بأس��اس 

التنزيه الإسال�مي. يكت��ب الغزالي: »كذلك قد ته��بُّ رياحُ الألطاف، 



139

وتنكشفُ الحُجب عن أعين القلوب، فينجلي فيها بعضُ ما هو مسطور 

في اللوح المحفوظ. ويكون ذلك تارةً عند المنام، فيعلم به ما يكون في 

المس��تقبل )...(. وينكشفُ أيضاً في اليقظة حتى يرتفع الحجاب بلطف 

خفي من الله تعالى، فيلمعُ في القلوب من وراء س��تر الغيب ش��يءٌ من 

غرائب العلم تارة كالبرق الخاطف« )50(.

لك��ن وجب، مع ذلك، طرح الس��ؤال: من أين تتأت��ى القدرة على 

الوص��ف، القدرة على الكتابة نفس��ها؟ وهو الس��ؤال كذلك: هل يقوى 

المتص��وف )أو غي��ره من المؤلفين( على معرف��ةٍ، على وصفٍ، من 

خ��ارج المعاينة نفس��ها؟ فالمتصوف، وإن يتح��دث عن غائب أو عن 

س��ر، هل يق��وى على تعيينٍ من خ��ارجِ ما يعرفه ويدرك��ه ويقع بين 

يديه؟.

الجمال بين شَرْع وطَبْع

ف��ي اليونان القديمة، كان الش��اعر والكاهن والملك العادل »ملاكَ 

الحقيق��ة« )aléthéia(؛ وكان��ت له��م صال�ت بالغي��ب، ويبص��رون 

اللامرئ��ي، وينطق��ون »بم��ا كان وما يك��ون وما س��يكون«. وهو ما 

يمك��ن معرفته عن العلاقة المعقدة والحيوية بين الش��اعر والجن، منذ 

الجاهلية: ألا تكون كنية الش��اعر الأعش��ى، »أبو بصير«، دلالة على 

فرط معاشرته لعالمَي الجن والأنس؟ 

��ع م��ن مفهوم الوحي القديم،  يمكن القول، إن التنزيل القرآني وسَّ



140

، وإن تنوعتْ طرقُ  ع��دا أنه غيَّرَ محتواه. إلا أن ال��كلام النبوئي يظلُّ

تنفي��ذه، صياغ��ةً لفظية لخطاب الآخر اللامرئ��ي. و»تضحي العبارة 

النبوئية، حسب أحد الدارسين، تمثيلاً لسماع لا يرُى، أو تمثيلاً لرؤيا 

لا تسُمع)51(. 

يمكن العودة إلى طرح الس��ؤال م��ن جديد: من أين يتأتى التعيين؟ 

وهو صيغة لأي س��ؤال في المعرفة، أو في الوجود، أو في الفن، في 

هذه المنظورات الإسال�مية، ما يمك��ن طرحُه في هذه الصيغة أيضاً: 

من أين يتأتى الحُسْن؟

وجب التمييز في هذا المجال بين الحَسَ��ن والحُسْ��ن، وبين الحُسن 

والمصنوعات والأقاويل الحس��نة. وهو ما بلغَ عند ابن عربي حدوداً 

تمييزي��ة وتعريفي��ة على قدر عالٍ م��ن التبلور، ولاس��يما في تمييزه 

بين »الجال�ل« و»الجمال«، ما أفرد له كتاب��اً بعينه، »كتاب الجلال 

والجم��ال«. يقول ابن عربي: »الجال�ل لله معنى منه إليه، وهو منعنا 

م��ن المعرفة ب��ه تعالى، والجم��ال معنى يرجع منه إلين��ا، وهو الذي 

أعطانا هذه المعرفة التي عندنا به، والتنزلات والمشاهدات والأحوال 

ول��ه فينا أمران: الهيب��ة والأنس« )52(. ويقول في مراتب هذا الجمال: 

»إن لهذا الجمال علواً ودنواً. فالعلو نس��ميه جلال الجمال، وفيه يتكلم 

العارف��ون، وهو الذي يتجلى لهم ويتخيل��ون أنهم يتكلمون في الجلال 

الأول ال��ذي ذكرن��اه، وهذا جال�ل الجمال قد اقترن مع��ه منا الأنس، 

والجم��ال ال��ذي هو الدنو قد اقترنت معه من��ا الهيبة« )م. ن. ص 3(. 

كما يقول: »واعلمْ أن القرآن يحوي على جلال الجمال وعلى الجمال، 



141

فأما الجلال المطلق فليس لمخلوق في معرفته مدخل ولا شهود، انفردَ 

الح��قُّ به، وهو الحَضْرة التي يرى فيها الحق س��بحانه نفس��ه بما هو 

علي��ه، فل��و كان لنا فيه مدخ��ل، لأحطنا علماً بالله، وبم��ا عنده، وهذا 

محال« )م. ن. ص 4(.

يميزّ ابن عربي، إذاً، بين ثلاثة مستويات أو مراتب:

1 – الجلال، وهو الجمال في نفسه ولنفسه، وهو الخاص بالخالق 

و»ينفرد به«.

2 – جال�ل الجمال، وهو أقرب ما يتوصل إليه العارف من جمال 

العلوي، ويتوافر له معه »الأنُس«، أي القربى في »الحَضْرة«.

3 – الجم��ال، وهو أدنى المراتب هذه، ويتوجب على العارف فيه 

»الهيبة«، أي تهيبُ ما يتحقق من وجوده في جَمال الصنع والخلق.

لا يحت��اج ال��دارس إل��ى كبيرِ ش��رحٍ لكي يتحقق م��ن أن خطاب 

ابن عربي متس��ق ف��ي منظوره الإجمالي، س��واء لله أو للخلق، حيث 

إن��ه يحافظ دوم��اً، وفي كل أمر، على ما يؤك��د »الواحد« في وجوده 

وصفاته، ما لا يش��اركه به أحد، ومن دون أن تقع أي »مناس��بة« بينه 

وبي��ن غيره، وبينه وبين الموجودات والمصنوعات. لهذا يحافظ على 

مبدأ »التبعيد« )كما أس��ماه الدارس في أحد كتبه(، وهو أن يكون الله 

أس��اسَ أي تعيي��ن، وأي خل��ق، وأي صنع، ولكن م��ن دون أن تدخل 

هذا أو ذاك أي »ش��بهة« في اش��تراكٍ أو مش��ابهة أو مناسبة. في ذلك 

تكون قطيعةٌ ناجزة بين العلوي والمحس��وس، فيما عرفت منظورات 



142

أخ��رى قبل الإسال�م، »التبعيدَ« بدوره��ا، ولكن م��ن دون أن تقطع 

صلاتها بـ»المناسبة«. ففي التفلسف الإغريقي )ابتداءً من أميبدوكل(، 

وف��ي المتن المس��يحي )في تمييز المقام »الوَسَ��طي« ال��ذي للأيقونة 

بين دنيويتها وبش��ريتها، وبين سماويتها وروحانيتها، في آن(، جرى 

الاحتفاظ بمبدأ »المناسبة« ضمن »التبعيد«، إذا جاز القول.

هذه القطيعة الإسال�مية الناجزة أدَّتْ، من جه��ة، إلى بناء نطاق، 

فلس��في، كلامي، تصوفي، وغيره، خاص بالألوهية، وأدَّتْ، من جهة 

ثانية، إلى جعل أي مبحث، في الفلسفة، في علم الكلام، في التصوف، 

وفي غيره، مبحثاً لازماً في نطاق الألوهية بالضرورة.

هذا ما جعل مس��ألة تعيين )أو تعريف( الجميل، أو الحَسن، مسألة 

ميسرة وإشكالية في آن: ميسرة، لوجود نطاق للجمال، بل للجلال، كما 

يقول ابن عربي؛ وإش��كالية، لقطع المناس��بة بين العلوي والسفلي. هذا 

ما وجد حلاً له، عند ابن عربي، في وضعية »البرزخ«، الذي يتوسط 

بين عالمين، من دون أن يتصلا حكما؛ً وهو ما جعلهَ يتحدث كذلك عن 

»العلو« و»الدنو«. غير أنه درس المس��ألة عينها، ضمن نطاق آخر، 

هو نطاق المعاملات الإنس��انية؛ وهو ما لا يعُيره الدارسون اهتمامهم 

في الغالب. فقد توقف ابن عربي عند الأوصاف الوضعية التي يقوم بها 

الش��رع، أي ما ينهى عنه وما يدعو إليه، وعند ما يستسيغه »الطبع«، 

أي الإنس��اني، فيرى فيه كمالاً أو نقصاً، جمالاً أو قبحاً وغيرها. وهو 

سبيل في النظر يستبقي ميداناً للحسن الإنساني بالتالي، وإن يقصره في 

بعضه على الشرع نفسه، ويوسعه ليشمل الطبع الإنساني.



143

يخلص الدارس، في هذا الكلام، إلى ما سبق أن أبانه في غير كتاب 

ودراس��ة، وه��و أن الق��رآن – فضلاً عن موجبات التمدن الإسال�مي 

بعد »الفتح« – يمُثل في التجربة الكتابية، والفنية، والجمالية، أس��اسَ 

ومرج��عَ أي تفكي��ر وتألي��ف، وأي إنت��اج: الق��رآن هو للممارس��ات 

الإسال�مية م��ا كانته الطبيعة، عب��ر المحاكاة )mimésis(، للتفلس��ف 

الإغريقي. 

القرآن معطى أنطولوجي، لا الكتاب وحسب، ولا العقيدة وحسب. 

وهو معطى الوجود، والماهية قبل أي تشكل، أو في تشكلها. هو الفعل 

��س، فلا يتعين، ولا يوجد أساس��اً، إلا بفعل تلقائي، متأصل من  المؤسِّ

ذاته وبذاته، إذا جاز القول )sui generis(، كما تقول العبارة اللاتينية. 

يق��ول الحلاج: »في القرآن عِلمُ كل ش��يء، وعلمُ القرآن في الأحرف 

التي في أوائل السور، وعلمُ الحروف في لام الألف، وعلمُ لام الألف 

في الألف، وعلمُ الألف في النقطة، وعلمُ النقطة في المعرفة الأصلية، 

وعل��مُ المعرفة الأصلية ف��ي الأزل، وعلمُ الأزل في المش��يئة، وعلمُ 

المش��يئة ف��ي غيب الهو، وعل��مُ غيب الهو »ليس كمثله ش��يء«، ولا 

يعلمه إلا هو«.





145

جرى التوقف في الفصول الس��ابقة عند أنواع مختلفة من الخطاب 

العرب��ي القدي��م لمعرفة إمكان إبلاغ��ه عن الفن الإسال�مي، وهو ما 

أس��تكملهُ في هذا الفصل وفق منحى آخر، وهو س��ؤال الشعر العربي 

القديم نفس��ه عن علاقته بهذا الفن. س��تكون الوقفة، ف��ي هذا الفصل، 

لسؤال شعر ابن الرومي عن علاقته بالفن.

تعقُّب ابن الرومي

أنح��و، في هذا ال��درس، وجهة مغاي��رة للدرس الحال��ي في الفن 

الإسال�مي، إذ أطلب س��ؤال الأدب العربي القديم عن الفنون. وهو ما 

أس��تهلّ الكلام في موضوعه بمثليَن، للتدليل بواس��تطهما على إخبار 

تاريخي مفيد يوفِّرُه الشعر في درس الفن.

عين القصيدة، بين التصويري والكتابي



146

قال الشاعر عبدة بن الطبيب:

)...(«

وق��د غدوتُ وق��رنُ الش��مس منفتقٌ

تجلي��لُ اللي��ل  س��واد  م��ن  ودون��ه 

إذا أش��رفَ الديكُ يدعو بعض أسُْرتهِ

ل��دى الصب��اح وه��م ق��ومٌ معازي��ل

بلذت��ه فأعدان��ي  التج��ار  إل��ى 

رِخوُ الإزار كصدر الس��يف مشمول

خِ��رْقٌ يجَِ��دُّ إذا م��ا الأم��رُ ج��دَّ ب��ه

ضِليّ��ل والل��ذاتِ  الله��وِ  مُخال��طُ 

حت��ى اتَّكأن��ا عل��ى ف��رْشٍ يزَُيِّنهُ��ا

تهاوي��ل أزواجٌ  قْ��مِ  الرَّ جيِّ��دِ  م��ن 

فيه��ا الدج��اجُ وفيه��ا الأسُْ��دُ مُخْدِرَةٌ

م��ن كلِّ ش��يء ي��رى فيه��ا تماثي��ل

وزَيَّنهَ��ا ب��انٍ  ش��ادَها  كعب��ةٍ  ف��ي 

فيها ذُبالٌ يضُ��يء الليلَ مقتول«)53(. 

تعود هذه القصيدة إلى الش��اعر المخضرم عبدة بن الطبيب، الذي 

أدركَ الإسال�م؛ وهو أس��ود حاربَ في المدائن ضد الفرس، من دون 



147

أن يعُلم تاريخ ميلاده، ولا تاريخ وفاته. وتفيد الأخبار أنه قال قصيدته 

بعد معركة القادس��ية في العام 13 للهج��رة، وقد وردتْ في عدد كبير 

من المصادر. 

قال عب��دة القصيدة بعد رحيله من بابل، وإثر إصرار حبيبته على 

ره  البق��اء في المدائن، ما تعيَّنَ في عدة وقفات، بين رحيله عنها، وتذكُّ

لها، وعزمِه على نس��يانها، وس��فرِه ف��وق ناقته، ومخاط��ر الرحلة، 

وخروج��ه للصيد، وتمضية الوقت عند الخمّارين... ما ورد أعلاه من 

أبي��ات يخصُّ هذا القس��م م��ن القصيدة، حيث يصف الش��اعر مجلس 

الشراب، والفراش، والتصاوير، والسماع وغيرها. ويتحدث الشاعر، 

بع��د نعت فرس��ه، ع��ن انتقاله إل��ى »التج��ار«، أي الخمارين، حيث 

يمضي وقتاً ممتعاً بين ش��رب وغناء ونظ��ر بما يحيط به: يلتقون في 

»كعب��ة« )بناء مربع( مزيَّنة، ويجلس��ون فوق فرش »مرقومة« )أي 

ذات رسوم ووشي(، لها ألوان مختلفة، وفيها صُوَر )للدَّجاج والأسُود 

وغيرها(... لا يحتاج الدارس إلى ش��رح مس��تفيض لكي يتأكد من أن 

القصيدة تشتمل على تعيينات دالة على الصنع الفني في العهد الجاهلي 

)من صُور وغيرها(، وفي مطالع العهد الإسلامي.

أما المثل الثاني، فأستقيه من نقد الشعر، من عند العلوي ابن طباطبا، 

إذ يصف ما على الش��اعر أن يكون عليه: أن »يكون كالنسّ��اج الحاذق 

ف وش��يهَ بأحس��ن التفويف، ويسُْ��ديه، وينُيره، ولا يهلل شيئاً  الذي يفُوِّ

منه فيشُِ��ينه، وكالنقاش الرفيق الذي يضع الأصباغ في أحس��ن تقاسيم 

نقش��ه، ويشُبع كل صبغ منها، حتى يتضاعف حس��نهُ في العيان« )54(. 



148

م��ا يتضح، في هذا القول، إلى إخباره الفني، أن الناقد لجأ إلى تش��بيه 

الش��اعر بالصان��ع الفني، بين نس��اج ونقاش. أهما مثال�ن نادران في 

المتون القديمة أم أن الدرس أغفلَ العودة إليها؟

هذا ما أطلبُ البحث عنه عند الش��اعر ابن الرومي، حيث أمكنني 

التحقق من وجود أش��كال من العلاقات بي��ن التصويري والكتابي في 

ش��عره، ما يدل على تاريخية الفن الإسلامي، من جهة، وعلى جمالية 

خصوصية، تقوم على التواكل بين الشعر والعين، من جهة ثانية.

يس��تند درسُ الف��ن إلى أعمال الفن نفس��ها، بطبيع��ة الحال، وإلى 

الخطاب عن الفن )من فلسفة وتاريخ ونقد(، إلا أن هناك مصدراً آخر 

قلما يتمُّ الانتباه إليه، وهو مواد الأدب خصوصاً، واللغة عموماً. وهو 

قول يصح كثيراً في أكثر من فن، بما فيها الفن الإسلامي.

هذا م��ا عملتُ عليه، منذ كتابي الأول في درس الفن الإسال�مي، 

وهو: »مذاهب الحسن: قراءة معجمية – تاريخية للفنون في العربية«. 

ه��ذا ما اتَّبعتهُ ف��ي جميع كتبي في هذا النطاق؛ وه��و ما أنتقل به نقلة 

جديدة تقوم على معاينة ما يش��تمل عليه ش��عر اب��ن الرومي من مواد 

دال��ة على هذا الفن. وقد يرى البعض في تعويلي على مواد »الأدب« 

المختلف��ة تعويضاً عن ناقص في مواد التاري��خ الفني الصرف؛ وهو 

نقص أكيد في مواد من دون غيرها: لم نجد الكثير عما يفيد عن أعمال 

الزخرفة، أو الصورة، أو العمارة وغيرها، فيما وجدنا مواد في الخط 

والموس��يقى وفي مس��ائل عديدة متصلة بـ»الحُس��ن«. إلا أن تعويلي 



149

على »الأدب« يس��تند خصوصاً أو ينبع بالأحرى من معرفة مناس��بة 

لهذا الفن، وللس��ياقات المادية والتاريخية والجمالية التي أنتجته؛ فهذه 

الس��ياقات اتس��مت أو انبن��ت، في أكثر م��ن وجه من وج��وه إنتاجها 

وتصوره��ا وبنائها، وفق علاقات خصبة ومتش��عبة بي��ن »الكتابي« 

و»التصويري«، كما أشدد على ذلك. 

طلبتُ التوقف عند ابن الرومي )221 – 283 هـ(، )836 – 896 م(، 

لاتساع مدونته الش��عرية وتنوعها، ولخصائص فنية متعددة بانت في 

شعره، وتوافق هذا الدرس. فديوانه يعد من أكبر الدواوين العربية )55(، 

إن ل��م يكن أكبره��ا، بدليل أن مجموع��ة من الدارس��ين المعاصرين 

تعاونوا واش��تركوا في ش��رح ديوانه ذي المجلدات السبعة )56(. ولكن 

أي جديد يمكن قوله في شعر ابن الرومي؟ 

وردتْ أخب��ار كثيرة عنه تناقلهَ��ا الكتاب القدامى، مثل: ابن العماد 

في »شذرات الذهب«، وابن خلكان في »وفيات الأعيان«، والخطيب 

البغ��دادي في »تاريخ بغ��داد« وغيرهم. وهو ما يصح في كثيرين من 

الكتاب الحديثين، مثل: عمر فروخ وعبد الغني حسن وعباس محمود 

العقاد وغيرهم، فضلاً عن أن كثيرين اعتنوا بتحقيق ديوانه وشرحه. 

قي��ل الكثير في ابن الروم��ي، وعملوا على ربطٍ تلقائ��ي بين قصائده 

ووقائع حياته، خالصين إلى رس��م نفسي تبسيطي لشخصه، مما جعله 

»غريباً«، أو »طريفاً« في أحس��ن الأحوال. وما كان جديراً بالبحث، 

أي إبراز اختلافه عن غيره، في ش��عره كما في س��لوكاته، تحول إلى 

تن��اول غرائبي له، ما جعله خارج النم��وذج واقعاً: هكذا تحدثوا، من 



150

حيث لا يدرون، عن النظام المقر، عن الهوية »الس��وية« للشاعر، لا 

عن ابن الرومي بأي حال. 

فقد حفلت حياته بالمآس��ي والنكبات، واتس��مت س��لوكاته ومواقفه 

بمقادير واس��عة من التش��كي كما من النفور، ما يصح كثيراً في قول 

المرزبان��ي: »قلَّتْ فائدته من قول الش��عر، وتحاماه الرؤس��اء«. فقدَ 

الشاعر عائلته تباعاً )من أبيه إلى أمه بلوغاً إلى أخيه الأكبر وخالته، 

ث��م إلى زوجته وأولاده الثلاثة(، مثلما فقد ممتلكاته بين حريق وجراد 

وخلافها، ما جعل المدح ينقلب في أحوال إلى هجاء، أو إلى عتاب... 

وما يس��تحق درس��اً، ابتداءً من قول المرزباني وغي��ره، هو الوقوف 

عل��ى صعوبة المدح في عصره، ولاس��يما عند الش��عراء المقتدرين، 

إذ باتت ش��روطه صعبة أو غير مقبولة عند بعضهم. وهذه الصعوبة 

تتلاق��ى مع تبلور نزعة »فردية« في الش��عر، تجعل القصيدة طريقة 

الش��اعر المخصوصة في التعبي��ر )الذي يتخذ ملامح ذاتية في أحوال 

عدي��دة(، في التموقع، ب��ل في »الخلوص إلى القصيدة« أش��به بكيان 

وجودي للشاعر أمام صعوبات الوجود والعيش.

إلا أن هذه الأخبار والتفاسير التي اتصلتْ بها – سواء أصحت أم 

أخطأت – لم تصرف عنايتها إلى القصيدة نفس��ها، إلى أبنيتها، مكتفية 

بش��روحات حولت الصورة في ش��عره إلى طرف��ة، أو إلى إجادة في 

الوصف لي��س إلا. طلبتُ، إذاً، في درس ابن الرومي، وجهة أخرى، 

ونظرت إلى شعره نظرات مختلفة، بين تاريخية وجمالية. ما يمكنني 

قول��ه، ف��ي تمهيد ه��ذا الفصل، ه��و أن حاصله سيكش��ف عن جدواه 



151

وفائدت��ه في الدرس. ولقد وجدت إمكانية الاس��تفادة م��ن هذه المدونة 

الشعرية في ثلاث مسائل: 

– الإخبار عن الفن. 

– احتفاء القصيدة بما تراه العين. 

– تبادلات جمالية بين القصيدة وغيرها من الفنون. 

ما يمكن التوقف عنده، بداية، في درس الديوان، هو كونه يش��كل 

مدون��ة واس��عة تس��اعد في التع��رف إلى بصري��ة الفن ف��ي العصر 

العباس��ي، ولاس��يما بصرية القصيدة، ما يجعلني أتحدث عن: »عين 

القصيدة«. فكما درس��تُ، في الس��ابق، »كتاب العين«، أطلبُ في هذا 

الفص��ل التعاملَ مع دي��وان ابن الرومي بوصفه حام��ل مادة إخبارية 

بدوره؛ وهو م��ا يحتاجه الدرس، في جميع الأحوال، طالما أن مدونة 

الإخبار عن الفن الإسلامي في المصادر العربية محدودة ومتناثرة...

غي��ر قصيدة ف��ي ديوان ابن الروم��ي تتحدث عما يمكن تس��ميته 

بـ»أنواع« الفن، ما يتعين في عدد منها، مثل: الخط، والتمثال، والدمية، 

والغناء، والتزويق، والوش��ي، والزينة، والبسط، والعمائر والرياض 

وغيرها )57(. هذا يس��تجمع ويدل على أن��واع هذا الفن كما انتهينا إلى 

التعري��ف بها في القرني��ن الأخيرين في المجموع��ات الفنية الخاصة 

وف��ي المتاح��ف المختلف��ة. وابن الروم��ي لا يذكرها ذكراً وحس��ب، 

وإنم��ا يتناول أوجهاً مختلف��ة منها، بما يدل عليها، وعل��ى إنتاجاتها، 

وممارسيها، وطرق صنعها، وما يخصها من ألفاظ اصطلاحية. 



152

هكذا أمكن التعرف، على سبيل المثال، إلى عدد من المصنوعات، 

مثل: الس��راج، والقلم، والدينار، والقدح، والس��يف، والكتاب المختوم 

وغيره��ا. وأمك��ن التعرف كذلك إلى اس��تعمالات فردي��ة واجتماعية 

تخص العلاقات بهذه المصنوعات، ما يشير إلى خيارات ذوقية، وإلى 

قيمِ استحسان أو استقباح وغيرها. 

واب��ن الروم��ي، في ذل��ك، لم يبُقِ ش��يئاً إلا وعاينه، من الإنس��ان 

إل��ى الطبيعة مروراً بالوجود نفس��ه. هكذا كتب ف��ي الدار، والرحلة، 

والمأدبة، متوقفاً في الش��وارع وأمام الوجوه أو المشاهد والسلوكات. 

وهو ما يصح في معاينة الشمس، أو ثمار الطبيعة من: عنب، وموز، 

ومش��مش، ورمان، ونرجس وغيرها، ومن: سمك، وبيض، ودجاج، 

وقطائف وزلابية وغيرها. كما لم يدعْ ابن الرومي كائناً إنسانياً لافتاً في 

ش��كله إلا ورسمه شعراً، من: أحدب، وأصلع، وثقيل، وصاحب وجه 

طويل، ولحية كثة، وأنف ضخم، وخباز وقالي زلابية وغيرهم. يقول 

في��ه ابن خلكان إنه يغوص على المعاني »النادرة«، فيس��تخرجها من 

مكامنها ويبرزها في أحس��ن صورة، ولا يترك المعنى حتى يستوفيه 

إل��ى آخ��ره، ولا يبُقي فيه بقي��ة: يكُتفى من هذا القول البلاغي الس��مة 

بإدراج صنيع الش��اعر في س��باق »الجودة« ليس إلا، من دون أن يتمَّ 

الانتباه إلى ما يختزنه قول ابن خلكان، ويخُفيه، في مش��هد خلفي، من 

صورة أخرى للقصيدة والش��اعر، وهي صورة الش��اعر الذي يمُسك 

بالقصيدة إمس��اكاً يكاد أن يكون فردياً قبل أن يكون بلاغياً )وفق هذه 

القواعد أو تلك، بتوافق أو اختلاف مع الشعراء قبله أو مع مزامنيه(، 



153

م��ا يدلُّ على طريقة في عيش الحياة نفس��ها، وف��ي التموقع في زمنه 

كذل��ك. طريقة في العي��ش لا يغيب فيها »تلذذ« اب��ن الرومي ببعض 

ما عاش��ه، وإن غلبت عليها الش��كوى والتذمر والأس��ى... ولا يكون 

الهج��اء في ذلك إقبالاً أو تجديداً في نوع ش��عري معروف وحس��ب، 

وإنما يكون س��بيلاً في »حوارية« مع أفراد بعينهم، اشتكى منهم وبلغَ 

معهم الخصومة، أو مع أوضاع اجتماعية وإنس��انية قلما وجد فيها ما 

»يكُافئ« اعتزازه بنفسه وبصنيعه الشعري. 

تبادلات جمالية

»يونقُ العينَ حس��نُ ما في...«، يقول ابن الرومي، وهو ما يمكن 

قول��ه في غالب ش��عره، إذ إن القصيدة عن��ده تصدر عن عين، لا عن 

وج��دان، في المق��ام الأول. وهو م��ا يحتاج إلى توس��عة في العرض 

والشرح، ما أجملتهُ في القول: احتفاء القصيدة بما تراه العين. 

وجب القول، بداية، إن العصر العباسي شهد مع مجدديه، من أبي 

تمام إلى أبي نواس خصوصاً، نقلة كبيرة تمثلت في تغير موضوعات 

الشعر، أو أنواعه: هذا ما ظهر في تعديل أنواع معهودة، مثل المدح، 

أو في ابتداء أنواع جديدة، مثل ش��عر الطردي��ات والزهد والتصوف 

والمج��ون والغلمان وغيرها. وإذا كان الش��عر العربي القديم لا يوفر 

صورة على درجة من الش��فافية عما كانه الإنسان والمجتمع فيه، فإن 

ذل��ك يختل��ف مع العصر العباس��ي، حيث بتنا نتعرف في��ه إلى المدن 

والأحي��اء والناس، على اختلاف مراتبهم وطبقاتهم، وإلى س��لوكاتهم 



154

وأذواقه��م وقيمهم وغيرها. وهو ما تعين أيضاً في تغير أبنية القصيدة 

نفس��ها، حيث باتت تتوافر فيها »وحدة للموضوع«، التي قلَّ وجودُها 

في الش��عر س��ابقاً. بل ظهر في هذه الأبنية شكل سردي لافت، ابتداءً 

من أبي نواس، ما يعني، في هذا المستوى أيضاً، انفتاح القصيدة على 

الزم��ن الجاري. وهو ما اتخذ س��بيلاً بيناً قام على إب��راز »فردانية« 

الشاعر نفسه: للقصيدة ذاتٌ متفردة تصَدرُ عنها وتتكفل بها؛ والشاعر 

كائن شعري، لا صوتٌ مخدوم لغيره من القبيلة إلى الخليفة.  

ه��ذا ما اتضح أعال�ه في الكلام عم��ا كانت قصي��دة ابن الرومي 

تس��ميه وتعينه وتس��عى إليه في المش��هد العباس��ي اليومي، في أمكنة 

بعينها من رياض وقصور وبساتين وحانات ودور وأسواق وغيرها. 

وهو ما يتضح أكثر في الحسية العالية التي يطلبها الشاعر في قصيدته 

كما في مش��اعره: هذا ما يظهر في عالي حزنه ورقته عند رثاء ابنه 

الأوس��ط، أو في التغني الساحر بصوت وحيد المغنية. وهو ما يظَهر 

في استعماله المقذع، الشخصي للغاية، للهجاء. هذا ما يبلغ في قصائد 

الحب تعبيرات لا تستغرق في وصف الحبيبة، أو في تعبيرات الفراق 

أو الش��وق، كما في تقاليد الغزل العربي، وإنما نلقاه يتوجه إلى حبيبة 

بعينها، إلى ما يجري بينه وبينها، إلى ما يأمله منها. 

إذا كان اب��ن الرومي ش��ريكاً مجدداً مع غي��ره في تجليات الإبداع 

العباس��ي، فإن��ه بلغَ، في فن الوصف، ما لم يبلغ��ه فيه أحد. فالوصف 

كان أضعف الفنون في الشعر العربي، يقوم به البعض من باب اللزوم 

لي��س إلا. ويع��ود ذلك إلى جملة من الأس��باب، أختصرُها بالقول: إن 



155

فن الوصف ما كان يس��تجيب لأي نفع اس��تعمالي، في الرزق والجاه 

والمكانة، عدا أن ملكة الوصف لم تكن مستحس��نة، هي الأخرى، إلا 

لأغراض تعيينية وتعريفية، إذا جاز القول. 

قي��ل الكثير في كون ابن الرومي ش��اعراً واصف��اً، وفي أنه كبير 

الش��عراء الع��رب في ه��ذا الفن الش��عري. وقيل في الوص��ف إنه فن 

دون��ي لو لم يصرف ل��ه ابن الرومي عنايته الش��عرية الخالصة. فهو 

ل��م ينص��رف، مثل س��ابقيه، إلى الوص��ف التقليدي، وإنما وسَّ��ع من 

موضوعات الوصف توس��عة قوية، حتى لتكاد عينه الشعرية تصوّر 

كل ما وقعت عليه. بل يمكن القول، إن مدونة شعره تشكل أوسع مرآة 

عن أحوال المجتمع العباسي في القرن الثالث الهجري خصوصاً. 

ولكن يمكن القول أيضاً، إن إقبال ابن الرومي الشديد على الوصف 

أتى تعبيراً عن احتياجاته الجمالية المتنامية. هكذا تأتي العين بالمشهد، 

بما تنَظر إليه، إلى متن القصيدة، مثلما يأتي الفنان التش��كيلي )لو جاز 

التشبيه والمقارنة( بعناصر العالم الخارجي ليجعل منها عالماً داخلياً، 

كما في قوله: »أيامَ أستقبلُ المنظورَ مبتهجاً«... أو في قوله: 

»إن العي��ون لتش��تاقُ الري��اضَ إذا

ما الزهرُ أش��رقَ فيها وهو مشتبكُ«

ل��و تمَّ التوقف عن��د قصيدة مدح، يتبين أن الش��اعر ينصرف إلى 

وصف دار الممدوح وصفاً يقوم على معاينة البناء والأقس��ام الداخلية 

في��ه والرياض المحيطة ب��ه، فضلاً عن زينته الداخلي��ة، قبل التوقف 



156

لق��ول بع��ض الكلام المدحي ف��ي صاحب الدار. وهو م��ا يقوم به في 

قصيدة تتوقف عند حفلة صيد، فتراه يقُبل على وصف حاله النفس��ية، 

وأحواله مع أصحابه، وانتعاش نفسه أمام مغيب الشمس، قبل الحديث 

ع��ن الطيور والرماة وغيرهم. وهو ما يفعله في مأدبة، أو في وصف 

عنب، كما لو أنه يقوم بتصوير »طبيعة صامتة« في الفنون التشكيلية. 

هذا ما يتعين في »تشكيلية« القصيدة عند ابن الرومي، إذ نلقاه في 

كثير من ش��عره، يتوقف عند ألوان ما يتحدث عنه، بل تتعين الأشياء 

والموج��ودات في صفات لوني��ة كما في أقواله ه��ذه وغيرها الكثير: 

»تخَايلُ في حُمرٍ وصفرٍ«؛ 

بزرقتها ت��زه��و  »ولازوردي�������ةٍ 

وس��ط الرياض على حُمر اليواقيتِ

كأنه��ا وضع��افُ القض��ب تحملهُ��ا

أوائلُ النار ف��ي أطراف كبريتِ«...

وهو ما يتعين في ملاحظة أش��كال الأش��ياء الت��ي يقوم بوصفها، 

حتى أنه يرى إليها في أحوال عديدة مثل سطور الورق، أو مثل آيات 

القرآن المزينة: 

عل��ى النف��وس  ش��هوة  »محفوف��ةٌ 

أحس��نِ نضي��دٍ ت��روقُ مُبصره��ا«. 

أو: 



157

زان��ه المصاح��ف  ورق  »فكأن��ه 

نق��طٌ وش��كلٌ ف��ي خلال عش��ور«.

يذهب ابن الرومي أبعد في تصوير المش��هد، إذ ينتبه إلى حركيته 

الداخلية، كما في وصف الأحدب الشهير، أو في وصف أنف عمرو، 

أو ف��ي كيفية عم��ل قالي الزلابية، أو الخباز... وهو يتمهل في وصف 

م��ا لا يوصف، ما لا يراه إلا بعين��ه الجمالية، إذا جاز القول، كما في 

وصف صوت وحيد المغنية: 

ت��غ��ن��ي لا  ك���أن���ه���ا  »ت���ت���غ���ن���ى 

تجُيدُ وهي  الأوص��ال،  سكون  من 

عينٌ ت��ج��ح��ظُ  ه��ن��اك،  ت��راه��ا  لا 

وري����دُ ي������دِرُّ  ولا  م��ن��ه��ا،  ل���ك 

، ول��ي��س ف��ي��ه ان��ق��ط��اعٌ م��ن ه�����دُوٍّ

، وم������ا ب����ه ت��ب��ل��ي��دُ وش�����ج�����وٍّ

م���دَّ ف��ي ش���أوِ ص��وت��ه��ا ن��ف��سٌ كا

م��دي��دُ ع��اش��ق��ي��ه��ا  ك��أن��ف��اس  فٍ 

منه وال���غ���ن���جُ  ال������دلالُ  وأرقَّ 

���ج���ا، ف���ك���اد ي��ب��ي��دُ وب������راه ال���شَّ

ويحيا ط�����وراً،  ي��م��وت  ف���ت���راه 

مُ���سْ���ت���ل���ذٌّ ب��س��ي��ط��ه وال��ن��ش��ي��دُ



158

النغـ م��ن  حليٌ  وفيه  وش���يٌ،  فيه 

القصيدُ«. فيه  يختال  مَ��ص��وغٌ،  مِ 

إلا أن ما يس��توقف في ش��عر ابن الرومي يتعدى هذا كله ليش��مل 

مواطن الحس��ن في القصي��دة، وكيف أن الحس��ن )أو الجمال( يتبادل 

علاق��ات تقوم عل��ى تفاعلات بي��ن القصيدة وغيرها م��ن الفنون، ما 

يعكس صورة أوفى عن الفنون، وعن مذاهب الحسن فيها. وجدتُ في 

شعره تعبيرات شديدة الحسية، إذ يحيل في أكثر من بيت، في أكثر من 

قصي��دة، على الحواس كلها، أو يمعن في تذوق كل حاس��ة لمباهجها، 

ما يس��تثير مش��اعر الفرح كما الحزن، العت��اب أو الهجر، أو التذوق 

التل��ذذي بالمت��ع المختلفة. كما يحيل أيضاً على تعالقات أو تش��اكلات 

بين فنون مختلفة، ما هو دال في حد ذاته على الذائقة الفنية والجمالية: 

بين الخط والزينة الشخصية، بين الصورة الدينية المسيحية والتمثال، 

بين وشي الثياب والخط وغيرها الكثير. وهو ما يحتاج إلى شيء من 

العرض، قبل درس��ه. فإن طلب الش��اعر حديثاً في العتاب ش��بَّههَ بما 

يفعله الخط فوق صفحة الماء: 

أعتب��ه أصبح��تُ  كلم��ا  »كأنن��ي 

أخ��ط حرفاً على صفحٍ م��ن الماءِ«.

كما يقوم باس��تعمال ألفاظ: »الشاهد« و»الغائب« السارية في متن 

الفقه والتأويل للحديث عن القلم: 

تأملت��ه إن  ش��اهدٌ،  ظهرتَ على سره الغائب«.»ل��ه 



159

وإن أراد الش��اعر الحديثَ عن كلام ممدوحه وجد فيه ما يجده في 

نظام الموسيقى القائم على النِّسب، كما نجد ذلك عند الفارابي وغيره: 

ملحنةٍ ب����إش����اراتٍ  »ي��زي��ن��ه��ا 

كأنه��ا نغ��مُ التألي��ف ذي النس��ب«.

إلا أن ما يستوقف خصوصاً في شعره هو أنه يستعمل فنون الخط 

ويدمجها بطرق التقليب في الألفاظ العربية: 

»ي��ا عم��رو: ل��و قلُبِتَْ ميمٌ مس��كنة

الفقُ��رُ تخطَ��أ  ل��م  محرك��ةً  ب��اء 

ف��إن ضننِ��تَ بمي��مٍ )...( صاحبه��ا

الغَمَ��رُ أيه��ا  غين��اً  العي��نَ  لْ  فب��دِّ

ولا تميل��نَّ ع��ن عَم��رو إل��ى عُمرٍ

فينتض��ي لك م��ن أكفان��ه عُمَ��رُ«.

أو في قوله: 

»ما أنصفَ الآسَ بالياس��مين مُشبهِهُ

مفق��ودُ الي��اء  م��كانُ  من��ه  والآسُ 

أحرف��ه ل��تَ  حصَّ إذا  والياس��مينُ 

فالي��أسُ منه م��كانَ الياءِ مع��دودُ«.

أو قوله: 



160

»ما كابدَ الأس��رَ ع��انٍ في يدي زمن

إلا رج��ا ب��كَ ف��اءً واصل��تْ كاف��ا

ولا وأى عنك حس��نُ الظ��ن موعدَه

إلا غدت وهي ح��اءً واصلت قافا«.

ولقد تحققت من أن هذا التبادل بين الخط واللغة، بين الخط والذوق 

عموماً، يجده الدارس في شعر أبي نواس قبل ذلك، إذ يقول: 

��رَ الش��عر واوات، ونضده »ق��د كسَّ

فوق الجبين، وردَّ الصاغَ بالفاء« )58(. 

كما يقول أبو نواس: 

»ل��ه عقربا صُدغٍ، عل��ى وردِ خده،

كأنهم��ا نون��انِ م��ن كف عاش��قِ«.

)أبو نواس، م. ن.، 2، 155(. 

كما يقول أيضاً: 

»فصبَّ فأب��دتْ، ثم ش��جت، فكُتبتْ

ثمان من الواوات يضحكن في سطرِ« 

)م.ن.، ص 1،452(.

هذا يعني أن بعض الغلمان والظرفاء في العصر العباس��ي أقدموا 

على تصفيف شعورهم وفق أساليب الخط العربي وتزويقاتها. وهو ما 



161

عُرف في نطاقات مختلفة في العيش العباس��ي، حيث نلحظ تشاركات 

لافتة، بين الزي والخط، بين الغناء والترف، بين الظُّرف والتحضر، 

ما س��بق للدارس أن درس��ه بتوس��ع في كتاب: »الفن الإسال�مي في 

المصادر العربية: صناعة الزينة والجمال«.

عين من وراء 

يقول ابن الرومي: 

المُع��ـ المُط��رق  الذك��يُّ  »والف��ؤادُ 

رضُ عي��نٌ ي��رى به��ا م��ن وراءِ«

يتبي��ن في هذا البيت كيف أن ابن الرومي يجعل للفؤاد، أي للقلب، 

صف��ات هي الت��ي للعقل عادة، أو للح��واس: أي أن تكون للفؤاد ملكة 

الذكاء والقدرة على التأمل والاستعراض؛ بل يجعل للفؤاد عيناً ترى، 

مم��ا يق��ع لناظره أمام��ه وخلفه أيضاً. ه��ذا الازدواج ال��ذي يراه ابن 

الروم��ي في العين نج��ده متعيناً في اللغة العربية نفس��ها، حيث تقول 

العربي��ة: »نظر إلى...«، و»نظر في...«. أي تجمعُ العربية بين عين 

البص��ر وعين البصيرة؛ وه��و ازدواج وتثنية يمكن التحقق منهما في 

أحوال عربية، لغوية وش��عرية عديدة. ولكن ما يسُتحس��ن التنبيه إليه 

هو أن ابن الرومي لم يجمع بين العينين وحس��ب )وهو ما فعله غيره 

قبل��ه وبعده(، وإنما أع��اد للعين البصرية دورَه��ا وحيزَها من العمل 

والب��روز والتأل��ق. ذلك أن عين العقل، أو عين الباطن، س��ادت على 



162

عين البصر س��يادة تكاد أن تكون كلية، ما جعل المعاينة في حد ذاتها 

مس��قطة أو محتقرة أو دونية. هذا ما نج��ده في أقوال علماء الكلام أو 

الفلاس��فة وغيره��م ممن جعلوا النظر بالعين درج��ة دنيا من درجات 

المعرفة، كما عند الغزالي، أو جعلوه حاملاً لصور مضللة ومشوهة، 

كما عند ابن الهيثم. 

ابن الروم��ي أعاد للعين الناظرة فرصتها في أن تكون عيناً رائية 

للوجود والإنسان، بل عيناً محتفية بما تستحسنه ويروق لها من مناظر 

وهيئات. وهو ما نجده بيناً في بعض الشعر العباسي، حتى عند شعراء 

مثل البحتري، الذي يصرف مجهودات بينة في إبراز جمالات البركة 

ل��دى الخليفة المتوكل، على س��بيل المثال. وهو م��ا يقع عليه الدارس 

المدقق في تجليات التعبير الشعري العباسي إذ يعُنى بالمعاينة، بالسرد، 

بالتعبير الحس��ي والالتذاذي بالحي��اة، ما يصوغ جمالية ذات تعبيرات 

دنيوية وبش��رية بالتال��ي. قد يظن البعض أن الجمالي��ة تعُنى بالجمال 

فق��ط، فيما تعنى كذلك بالقب��ح، مثل قطبين متلازمَي��ن وإن متنابذَين. 

ذلك أن الجمالية تجد في الانفعال نفس��ه، أي��اً كانت تعبيراته، مصدراً 

لها، سواء تكَشَّف عن مشاعر فرحة أو حزينة وغيرها. وهو ما يمكن 

تبينه في وجه آخر من المس��ألة، إذ يمي��ز علماء الجمال أو يتمايزون 

فيم��ا بينهم بين من يصَدرون عن نظرة »متوس��عة« للفنون )كما عند 

الفيلسوف كنط، على سبيل المثال، أو عند علماء متأخرين في الأناسة 

الجمالية(، ومن يصَدرون عن نظرة »ضيقة« إلى الفنون، كما نلقاها 

ف��ي غالب الخطاب الفن��ي الحالي، الذي يعين الفنون في ممارس��ات 



163

بعينها ومن دون غيرها، وفي ثقافات من دون غيرها. 

لا يخف��ى عن ذه��ن المتاب��ع كوني أنتس��ب إلى النظ��رة الأولى، 

»المتوس��عة«، التي رافق��ت نظراتي في الفن الإسال�مي وغيره من 

الصناعات والممارس��ات. كم��ا لا يغيب عنه كوني وجدت في القرآن 

والت��رف ركنين مكونيَن لهذه التجارب المختلفة، مثلما أدرس وأش��دد 

ف��ي أكثر م��ن كتاب ودراس��ة ومحاضرة. وتندرج دراس��تي هذه في 

المنظ��ور نفس��ه، متوقفاً هذه المرة عند ش��اعر، ما يق��ع حكماً في أي 

مقاربة جمالية. يقول ابن الرومي: 

نيَ ثماره الخروبُ«.  ثاتي، وبستا	 »همومي مُحَدِّ

ثاتي«، يمكن أن تكون عنواناً بل تفسيراً  هذه الجملة: »همومي مُحَدِّ

لأي تجربة جمالية، قديمة أو حديثة، حيث إن الهمَّ – وهو الوجه الآخر 

للخفة الجميلة – ينبوعُ الش��عر، بل ينبوع الفن الأكيد. فالشاعر يصَدر 

عما يش��غله، لا عن ض��رورات »العمود« الش��عري ومتطلباته. هذا 

ما يتعين في إمس��اكٍ يكاد أن يكون إفرادياً بغالب القصيدة، إذ تتحول 

عن��د اب��ن الرومي، في أي موضوع كان، قصيدةً في أحوال الش��اعر 

وش��واغله. وهو ما يلخصه في مفارقة يعايشها نفسياً واجتماعياً، بين 

كون الشعر عالي الفنون وبين كونه »كاسداً« في زمنه، إذ يقول:  

»ول��م أرَ مث��ل الش��عر ينَْظِ��مُ للعلا

فن��ون الحُلى، ل��و أنه غيرُ كاس��دِ«. 

كما يقول أيضاً: 



164

»أم��ا رأي��تَ الده��ر كي��ف يجري؟ 

عم��ري  م��ن  أكتمُ��ه  م��ا  يظُه��ر 

ش��عري  ف��ي  يخطُّه��ا  بأح��رفٍ 

يمح��و به��ا غ��ضَّ الش��بابِ النضرِ 

إذا مح��ا س��طراً ب��دا ف��ي س��طرِ«. 

وه��و م��ا يمكن التحقق منه ف��ي ثنايا كتابة كثيرين خارج الش��عر 

نفس��ه، من أبي العلاء المعري إلى أبي حي��ان التوحيدي، حيث يبرز 

خطاب المثقف لنفس��ه، في ش��كواه مما يحصل له، في مناجاته لفسحة 

الكتابة نفس��ها، في عنايته المتزاي��دة بجمالية ما يكتبه، ما يجعل ورقة 

الكتاب��ة مدونة ذات نب��ر فردي واحتياج خصوص��ي، وتكون بالتالي 

تجربة جمالية بالمعنى التام للكلمة، بين القول والوجود. 



165

أعتب��ه أصبح��تُ  كلم��ا  كأنن��ي 

أخط حرفاً عل��ى صفحٍ من الماء

.)161 ،1(

ت��أم��ل��ت��ه إن  ش����اه����دٌ،  ل����ه 

الغائ��ب س��ره  عل��ى  ظه��رتَ 

.)228 ،1(

فيه��ا حلاوةُ ظرفٍ غي��ر منتحلٍ

إل��ى فخامةِ عل��مٍ غير مؤتش��بِ

ملحق:

شواهد من شعر ابن الرومي 



166

ي��زي��ن��ه��ا ب�����إش�����اراتٍ م��ل��ح��ن��ةٍ

النس��ب ذي  التألي��ف  نغ��مُ  كأنه��ا 

)…(

فم��ا تطاي��رَ كالمخل��وق من ش��ررٍ

ولا تواق��رَ كالمنح��وت من خش��ب

.)264 ،1(

له��ا منظ��رٌ في العين يش��هدُ حس��نهُ

على مَخْبرٍ يهُدي السرور إلى القلبِ

.)281 ،1(

علي��ه اط��ردت  إذا  حُب��كٌ  ل��ه 

كت��ابِ ف��ي  س��طوراً  به��ا  ق��رأتَ 

.)368 ،1(

بيض��ا دُرَّ  حك��ى  ق��د  دُرُّ صهب��اءَ 

المح��رابِ كدمي��ة  ع��روبٍ  ءَ 

فتب��دو والحُل��يّ  ال��كأسَ  تحم��ل 

والش��راب الناظري��ن  فتن��ة 

)…(



167

يون��قُ العي��نَ حس��نُ م��ا ف��ي أكفٍّ

ث��م تس��قي، وحس��نُ م��ا ف��ي رقاب

.)413 ،1(

الخ��روبُهموم��ي محدثاتي، وبس��تا ثم��اره  ن��يَ 

.)487 ،1(

مبتهج��اً المنظ��ورَ  أس��تقبلُ  أي��امَ 
مكتئب��اً  المذك��ور  إل��ى  أح��نُّ  ولا 

.)512 ،1(

أنامل��ه م��ن  لجين��اً  العجي��ن  يلُق��ى 
الذه��بِ م��ن  ش��بابيكاً  فيس��تحيل 

.)542 ،1(

فحك��ى أوراق��ه  جُمع��ت  بنفس��جٌ 
بَ دمع��اً ي��ومً تش��تيتِ كُحال�ً تشََ��رَّ

بزرقته��ا تزه��و  ولازوردي��ةٍ 
وس��ط الرياض على حُمر اليواقيتِ

كأنه��ا وضع��افُ القض��ب تحملهُ��ا
أوائ��لُ الن��ار ف��ي أط��راف كبريتِ 

.)615 ،1(



168

ي��ده ف��ي  العل��وي  القل��م  كأنم��ا 
يجُري��ه ف��ي أي أنحاء الأم��ور نحا 

.)87 ،2(

بش��رية قمري��ة  ص��ورةٍ  ذو 
بالتس��بيحِ الأف��واهَ  تس��تنطق 

يقتص��ر ل��م  نفسَ��ه  تأم��لَ  وإذا 
والتش��بيح  التصوي��ر  عل��ى  منه��ا 

.)141 ،2(

تغن��ي لا  كأنه��ا  تتغن��ى 
م��ن س��كون الأوصال، وه��ي تجُيدُ

عي��نٌ تجح��ظُ  هن��اك،  تراه��ا  لا 
وري��دُ ي��دِرُّ  ولا  منه��ا،  ل��ك 

انقط��اعٌ في��ه  ولي��س   ، ه��دُوٍّ م��ن 
تبلي��دُ ب��ه  وم��ا   ، وش��جوٍّ

كا نف��سٌ  صوته��ا  ش��أوِ  ف��ي  م��دَّ 
مدي��دُ عاش��قيها  كأنف��اس  فٍ 

من��ه والغن��جُ  ال��دلالُ  وأرقَّ 

يبي��دُ ف��كاد  الش��جا،  وب��راه 



169

والنش��يدُفتراه يموت ط��وراً، ويحيا بس��يطهُ  مُسْ��تلَذٌّ 

، وفي��ه حَلْ��يٌ م��ن النغـ في��ه وَشْ��يٌّ

القصي��دُ  في��ه  يخت��ال  مَص��وغٌ،  مِ 

.)579 – 578 ،2(

ول��م أرَ مث��ل الش��عر ينَْظِ��مُ للعال�

فن��ون الحل��ى، ل��و أن��ه غيرُ كاس��دِ 

.)631 ،2(

ما أنصفَ الآسَ بالياس��مين مُش��بههُ

والآسُ  من��ه   م��كانُ  الي��اء   مفقودُ

أحرف��ه ل��تَ  حصَّ إذا  والياس��مينُ 

فالي��أسُ  من��ه  مكانَ  الي��اءِ   معدودُ

.)654 ،1(

المس��ـ بالمرم��ر  النض��اربنُي��تْ  والتب��ر  ن��ون 

ب��ل لا  الس��اج  القم��اريولبُ��ابِ  بيلنج��وج* 

بي��اضٍ ث��وبَ  النه��ار واكتس��تْ  مث��ل  ليل��ه 

.)97 ،3(

* يلنجوج: عود الطيب، منسوب إلى: قمار، مكان إنتاجه.



170

حس��انٍ تماثي��لٍ  وكب��ارِذا  صغ��ارٍ  م��ن 

كس��رى أس��رةُ  دوارِ نش��رتْ  ف��ي  دس��تبنداً* 

ط��رادٍ ف��ي  رم��اةً  ص��وارِ أو  أو  س��ربٍ  خل��ف 

.)102 ،3(

الخص��ورِ مَخْطَ��فِ  ورازق��يٍّ 

ك����أن����ه م����خ����ازن ال���ب���ل���ور

قد ضُمَنتْ مس��كاً إلى الش��طور

وف��ي الأعالي م��اءُ وردٍ جوري

الح��رور من��ه وه��جُ  يبُ��قِ  ل��م 

ن��ور  ف��ي ظ��روف  إلا ضي��اءً 

.)164 ،3(

ي��ا عم��رو: ل��و قلُبِ��تْ ميمٌ مس��كنة

الفقُ��رُ تخط��أ  ل��م  محرك��ةً  ب��اء 

ف��إن ضننِ��تَ بمي��مٍ )...( صاحبه��ا

الغَمَ��ر أيه��ا  غين��اً  العي��نَ  لْ  فب��دِّ

* دستبند: رقص المجوس.



171

ولا تميل��نَّ ع��ن عم��رو إل��ى عُمرٍ

عُمَ��رُ  أكفان��ه  م��ن  ل��ك  فينتض��ي 

.)210 – 209 ،3(

عل��ى النف��وس  ش��هوة  محفوف��ةٌ 

مُبصره��ا  ت��روقُ  نضي��دٍ  أحس��نِ 

.)367 ،3(

أم��ا رأي��تَ الده��ر كي��ف يج��ري؟

عم��ري م��ن  أكتمُ��ه  م��ا  يظُه��ر 

ش��عري ف��ي  يخطُّه��ا  بأح��رفٍ 

يمح��و به��ا غ��ضَّ الش��بابِ النضر

س��طر ف��ي  ب��دا  س��طراً  مح��ا  إذا 

.)392 ،3(

تخَاي��لُ ف��ي حُم��رٍ وصف��رٍ كأنه��ا

عبق��رُ نمنمتْه��نَّ  وش��يٍ  زراب��يُّ 

ومرت��عٌ الس��رور  لمرت��ادِ  م��رادٌ 

ومنظ��رُ  للس��امعين  س��معٌ  ب��ه 

)436 ،3(



172

كلؤل��ؤٍ فه��و  الج��دري  ب��ه  وب��دا 

مس��طورِ منض��دٍ  العقي��ق  ف��وق 

)...(

زان��ه المصاح��ف  ورق  فكأن��ه 

خال�ل عش��ور  ف��ي  وش��كلٌ  نق��طٌ 

.)440 ،3(

فب��ع الأني��س م��ن الأني��س فبيعه��م

– وأبي��ك – أكي��سُ للأريب الأكيس 

ه��ل م��ا ترى م��ن منظر أو مس��مع

ملب��س أو  منك��ح  أو  مطع��مٍ  أو 

مُتعات��ه؟ ف��ي  ش��ركاء  وه��م  إلا 

فمَن الس��ليم من الش��ريك الأشكس؟ 

.)616 ،3(

ل��مُ��ل��م��ةٍ ن��ادي��ت��ه��م  إذا  ف���أم���ا 

فن��ادوا التصاويرَ التي ف��ي الكنائس 

.)640 ،3(

ث��م غروبه��ا الش��مس  خب��وء  كأن 

وق��د جعلتْ في مَجن��ح الليل تمرضُ



173

تخ��اوصُ عي��نٍ من أجفانه��ا الكرى

تغم��ض  ث��م  الن��وم  فيه��ا  يرَُنِّ��قُ 

.)112 ،4(

ك��ال��ب��ح��ر ي���رس���بُ ف��ي��ه ل��ؤل��ؤه

جيف��ه  فوق��ه  وتطف��و  س��فلاً، 

.)372 ،4(

م��ا قل��تُ في��ه »كأن« إلا أع��وزتْ

تكييف��ه ع��ن  فعج��زتُ  أش��باههُ 

تش��بيهه ف��ي  اس��تفرغتُ  لكنن��ي 

جه��دَ المُطيق، وحدتُ ع��ن تحريفه 

.)405 ،4(

م��ا كابدَ الأس��رَ عانٍ ف��ي يدي زمن

إلا رج��ا ب��كَ ف��اءً واصل��تْ كاف��ا

ولا وأى عنك حس��نُ الظ��ن موعدَه

إلا غ��دت وهي ح��اءً واصل��ت قافا

.)441 ،4(

الفاق��ـ أصفرَه��ا  المون��قِت��رى  أبيضه��ا  ف��ي  عَ 



174

الضاح��ـ الناظ��ر  كِ ف��ي محج��ره المش��رقكعي��ن 

.)501 ،4(

وت��ارة لدان��اً،  أصوات��اً  يرَُفع��ن 

ينُمَْنمِْ��ن وش��ياً غير وش��ي الحوائك

)...(

)...(غناءٌ ووجهٌ مونقان كلاهما

ورقاص��ةٍ بالطبل والصن��ج، كاعبٌ

له��ا غن��جُ مخن��اثٍ وتكري��هُ فات��كِ

.)116 – 114 ،5(

إذا الري��اضَ  لتش��تاق  العي��ون  إن 

ما الزهرُ أش��رقَ فيها وهو مش��تبكُ

.)184 ،5(

فيها ت���ش���ارك  غ������ادةٌ  ب��ي��ن��ه��ا 

التمث��ال ص��ورةُ  الش��مس  بهج��ةَ 

.)475 ،5(

ض وف��وق أوش��ية الرقومخ���ذه���ا ك��أوش��ي��ة ال��ري��ا



175

تخت��ال في الحق��ل الضمومم��ط��ب��وع��ةً م��ص��ن��وع��ةً

.)356 ،6(

ت��راه محش��يٌّ  يع��ومُ كعنبرٍ ف��ي دهنِ بان وباذنج��انُ 

.)191 ،7(

نقطة ب���إس���ق���اط  ح���ق���اً  م��غ��ن��ي��ةٌ 

إذا م��ا شَ��دَتْ ظلتْ وأش��داقهُا تلُوى 

.)221 ،7(

لاب��ن��ة ال��وائ��ل��ي وس�����واسُ حَ��ل��يٍ

خل��ي ص��درٍ  ف��وق  اللي��لِ  آخ��رَ 

ول���م���ن ت��ي��م��ت��ه وس������واس ه��مٍّ

س��ائرِ اللي��لِ تح��ت ص��در ش��جي 

.)265 ،7(





177

أطلب، بعد الوقفة الس��ابقة، درسَ علاقة مختلفة بين الأدب والفن، 

وهي العلاقة التي أقامَها أكثر من مصور ومزوق قديم مع فن المقامة، 

وهو ما أعالجه في أش��هر الأعم��ال التصويرية، وهو عمل المصور 

يحيى الواس��طي على مقامات الحريري )59(، فضلاً عن كش��في لعمل 

تصوي��ري في اليمن متصل بالمقامات )ما لي عودة إليه في نهاية هذا 

الفصل(.

بين الدين والتاريخ 

يعترف أولغ غرابار )كما س��بق القول( ب��أن كتابة »تاريخ« للفن 

الإسلامي لا تزال »مهمة مستحيلة«، ويفيد أيضاً أن إحدى دور النشر 

الواسطي، ذلك المجهول 



178

العالمية قررت، في حينه، كتابة مادة تعريفية بالفن الإسلامي من دون 

تاريخه. هذا ما يطرح السؤال: لماذا ما يصح في كثير من الفنون في 

العالم لا يصح في الفن الإسال�مي؟ ويزيد من جدوى هذا الس��ؤال أن 

من يطرحه يعُد من كبار دارس��يه. إذاً، هناك مش��كلة أكيدة، وتتعدى 

مجهودات باحث أو مؤرخ وآخر. لماذا؟ 

لا يس��عني، في ه��ذه المراجعة، الإجابة عن هذا الس��ؤال وغيره، 

وإنما يعنيني، بعد طرحه، الوقوف عند بعض أسبابه. وهو ما أختصر 

ال��كلام عنه بالحديث عن هذا الفن بي��ن الدين والتاريخ. فماذا أريد أن 

أقول؟

إن العائ��د إل��ى كتب التاريخ المتوافرة عن الفن الإسال�مي يتحقق 

م��ن أنها تس��تند إلى تاريخ التقني��ات والمواد والأس��اليب، مع مقادير 

متفاوتة من النظر التاريخي. فهي كتب ودراس��ات عالجت مواد الفن 

لجهة توثيقها، ووصفها، ودرس أساليبها، من دون أن تعنى إلا بالقليل 

بجوانب التاريخ نفسها، السياسية والاجتماعية والجمالية. 

ذلك أن ما اس��توقف الدارسين، ولاس��يما الأوروبيين، بين القرن 

الثامن عشر وبدايات القرن العشرين، تعين في: 

– توثيق مواد الفن، ما خدمَ حاجات الجامعين والحافظين وغيرهم. 

– درس صلة هذا الفن بالدين الإسال�مي ): ما سمح به، ما طلبه، 

وما منعه من هذا الفن(.



179

– درس صلة هذا الفن بالشعوب التي أنتجته، ما حدد هويته بالتالي 

بين عربي وفارسي وتركي وغيره. 

طبعاً، لم يغب المنظور التاريخي والآثاري عن هذه المساعي، إلا 

أن ه��ذا الخط��اب بقي محدداً بحاجات أخرى ل��م يكن في أولها وضعُ 

تاري��خ له. يضاف إلى ذل��ك، أن وضع هذا التاري��خ يحتاج إلى مواد 

ومس��اعٍ تحليلية أخرى م��ا كانت متوافرة أو مطلوب��ة في ذلك العهد. 

وهو م��ا أختصره بالحديث عن أن الخطاب عن الفن الإسال�مي تقيد 

بمنظور آثاري، كما لو أن هذا الفن لا يش��تمل على ثقافة محيطة به، 

ومفسرة له. فماذا أريد القول؟ 

من يعَُد إلى كثير من الكتب والدراسات عن الفن الإسلامي يتحقق 

م��ن أنه��ا قلما تعود إل��ى كتب الثقافة العربية، بين سياس��ية وفلس��فية 

وكلامي��ة واقتصادي��ة واجتماعي��ة وبلاغي��ة وغيرها. فتاري��خ الفن 

الإسال�مي لا يمكن أن ي��درس من دون كتب التاري��خ العام، أو كتب 

الحس��بة، وأخبار الخلفاء والظرفاء والصن��اع والمقتنين وغيرهم في 

العهود الإسال�مية المختلفة. كم��ا لا يمكن وضع خطاب جمالي وفني 

مناسب لهذا الفن من دون درس ما قالته الفرق الإسلامية، بين كلامية 

وغيرها، وما قاله خطاب الفلاس��فة والبلاغيين ونقاد الشعر وغيرهم 

عن الشعر والمحاكاة والتنزيه والحسن وغيرها. 

ه��ذا يقود إلى طرح الس��ؤال الأساس��ي: هل لبى الفن الإسال�مي 

حاجات الدين تحديداً أم لبى كذلك حاجات في التاريخ )في الحُكم، في 



180

الثقاف��ة، في الذوق...(؟ وإذا كان هذا الف��ن قد تقيد بضوابط الدين )ما 

يجعله فناً واحداً( فهل تفاعل مع تجارب الش��عوب الإسلامية وثقافاتها 

وحقباتها التاريخية المختلفة )ما يجعله فناً متعدداً ومختلفاً(؟ 

هذا ما أثيره في عدة مسائل: 

– لا يختل��ف اثنان في أن علاقة الفن الإسال�مي بالدين، من جهة 

الشعائر والمساجد وغيرها، لم تختلف في الغالب في مختلف العصور، 

وفي المذاهب الإسلامية المختلفة. 

– يتبي��ن، م��ن خلال متابع��ة أعمال فنية إسال�مية مختلفة، وجود 

خلاف��ات وممارس��ات في تصوير الهيئ��ة، ومنها هيئ��ة الخلفاء، بين 

مذهب إسلامي وغيره، وبين عصر وآخر، وبين بيئة وأخرى. 

– يمكن ملاحظة اختلافات بين الحاجات الفنية للبلاطات الإسلامية 

المختلفة بين عصر وآخر، وبين بلد وآخر. 

– يتضح أيضاً أن الفن الإسال�مي لم يلبِّ حاجات الدين والشعائر 

وحس��ب، وإنما لبى حاجات واقع��ة في الحكم، في التميز الس��لطاني 

والاجتماع��ي، وفي بناء منظومة فنية وجمالية، ما أجمله بالقول: الفن 

بين الدين والترف. 

وهو ما يقودني إلى القول بأن كتابة تاريخ للفن الإسلامي لا يمكن 

قيامه��ا م��ن دون منظورين متلازمي��ن ومتكاملين ل��ه: منظور واحد 

و»عاب��ر للتاريخ«، من جهة، ومنظور متعدد ومختلف تبعاً للعصور 

والبلدان المختلفة، من جهة ثانية.



181

مسألة الصورة

ش��كلتْ علاقة الصورة بالفن الإسال�مي مس��ألة إش��كالية، وأنا لا 

أطلب معالجتها هنا، وإنما أريد طرحها كمثل أتبين فيه المش��اكل التي 

طرحته��ا أعلاه. فكي��ف ذلك؟ ذلك أن درس علاق��ة الصورة بالكتاب 

تتيح معرفة الموقف الديني من الفن، من جهة، والموقف من التاريخ، 

م��ن جه��ة ثانية. ما أثيره في عدة أس��ئلة: هل تقيد ف��ن الكتاب بالقيود 

لها؟ ه��ل تفاعل الفنان ف��ي الكتاب مع  الديني��ة أم تخل��ص منها أم حوَّ

حاجات الزمن والتاريخ والسياسة وغيرها؟ 

طلبت، في هذا المجال، الوقوف عند مخطوط شهير، بل قد يكون 

أش��هر مخطوط مصور وضعه عربي، وهو مخطوط الواس��طي، إذ 

ق��ام بالعمل على »مقامات الحريري« )في العام 1237 م(. وقد طلبت 

الوقوف عنده واجداً أنه يستحق دراسات مزيدة تفيد في معرفته، وفي 

معرفة هذا الفن عموماً.

سأبداً، أولاً، بالتسمية نفسها: أطلق الدارسون الفرنسيون على هذا 

العمل الفني وغيره اسم: )Miniature(؛ وهو ما احتفظتْ به أكثر من 

لغ��ة في أكثر من بلد إسال�مي، مثل إيران التي تتح��دث بدورها عن 

»مينيات��ور«. أما في الدرس العربي، فقد اقترح الكاتب بش��ر فارس، 

في خمسينيات القرن الماضي، تسمية هذه الأعمال بـ»المنمنمة«، وقد 

عل��ل ذلك أمام »المجم��ع العلمي« في القاهرة. وم��ا انتهيتُ إليه، في 

التدقيق اللغوي والتاريخي، هو أن التس��ميتين، الفرنس��ية ثم العربية، 



182

تس��ميتان مقترحتان، من جهة، ولا تس��تندان إلى سند قديم في الكتابة 

العربية، من جهة ثانية. فكيف ذلك؟ 

لنبدأ بالتس��مية الفرنسية المقترحة: لا يحتاج الدارس إلى علم كثير 

لكي يلحظ بأن هذه التس��مية مس��تقاة من التجرب��ة الفنية الإيطالية )ثم 

الأوروبي��ة(، وت��دل على أعمال فني��ة بعينها، ما يمك��ن ترجمته )في 

العربي��ة( بالأعمال التصغيرية. أي أنها أعمال فنية تقوم على تصوير 

مش��هد أو غيره في قياس��ات مصغَّرة فوق حامل��ه المادي. وهو ما لا 

يناسب مخطوط الواسطي، حيث إن أكثر من صورة فيه تحتل صفحة 

بكاملها، أو صفحتين أحياناً، عدا أنها تحفل بكثير من تفاصيل المشهد 

أو الهيئ��ة ال��ذي تصوره وتتمثله. وقد يكون منش��أ ه��ذا الالتباس في 

التس��مية الفرنس��ية )وغيرها في أوروبا( يعود إل��ى ارتباط الصورة 

بالمخطوط، وهو ما كان معروفاً عن الفن التصغيري في الكتب الفنية 

الأوروبية، ولاس��يما المس��يحية، بداية. ماذا عن التسمية العربية، أي 

ما اقترحه بش��ر فارس؟ لماذا اقترح تسميةً، وعمل واقعاً على ترجمة 

اللفظ الفرنس��ي؟ أما كان في مقدوره الع��ودة إلى ما قالته العربية عن 

هذه الأعمال الفنية؟ 

عاد بش��ر فارس )كما يش��رح ذلك في اقتراحه للمجمع اللغوي في 

القاهرة( إلى جذر: »نمنم« في العربية، وهو يش��ير إلى الخط الدقيق 

والصغير بالتالي، ما يبدو، من جهته، تقريباً من اللفظ الفرنس��ي، في 

مسعى تحلُّ فيه الترجمة محلَ الاسم الموضوع لهذا النوع الفني. ولقد 

وج��دتُ بالعودة إلى مدونة عربية قديم��ة وجود لفظين لهذه الأعمال: 



183

واح��د مذكور في مخطوط الواس��طي، يتحدث في��ه عن أنه »صورَ« 

مقام��ات الحري��ري، ما يش��ير، ف��ي اس��تعماله إلى عدم وج��ود لفظ 

مخصوص بهذا النوع، وهو ما يجعل عمله يندرج – إن جاز الاستنتاج 

– تحت مس��مى: الصور الكتابي��ة )وهو اللفظ الأول الذي اس��تعملته 

الكتابات الفرنسية عند الكشف لأول مرة عن هذا المخطوط(. إلا أنني 

وجدت ابن المقفع يلجأ، قبل ذلك، في مطلع كتاب »كليلة ودمنة« إلى 

لف��ظ آخر، وهو »التزويق« للحديث عن الط��رق الفنية المختلفة التي 

تمَّ بواسطتها إخراج الكتاب ومعالجته بشكل فني مناسب. ولقد وجدت 

في ما كتبه المقريزي، بعد وقت، ذكراً للكتاب التالي: »ضوء النبراس 

في أخبار المزوقين من الناس«، إلا أن الكتاب لم يصل – للأسف –، 

لكن عنوانه يش��ير – ولو بش��كل غير حاس��م – إلى عمل المصورين 

على الأرجح، وهو ما كان يتعين في الكتب خصوصاً. لهذه الأس��باب 

وغيرها اقترحت تس��مية أخرى، مس��تندة إلى ه��ذه الحجج وغيرها، 

وهي: »المزوقة«، أو »الصور الكتابية«.

صلة الصورة بالكتاب 

لنتوقف، الآن، عند المخطوط نفسه. أول ما يستوقف، في ما قرأتُ 

من كتب ودراسات عن عمل الواسطي، هو أن الدارسين أسقطوا من 

تحليله��م كون العمل كتاباً في صنعه وأساس��ه. وه��و ما تمثلَ في أول 

مرة جرى فيها عرضُ المخطوط، في باريس، في العام 1928، حيث 

لج��أ المنظمون إلى عرض أج��زاء منه، أي في صور متفرقة... وهو 



184

ما يمكن تتبعُ��ه في أمثلة تاريخية أخرى، بما فيها درس وعرض هذا 

المخطوط في مجلات وكتب وغيرها، حيث جرى »فرطُ« المخطوط 

)إذا ج��از الق��ول(، وتمَّ العم��ل معه كما لو أن��ه مجموعة من الصور 

الشبيهة بنسق اللوحة الزيتية المفردة، والمعروضة فوق جدار. 

ه��ذا م��ا يمك��ن التحق��ق من��ه أيضاً ف��ي الكتاب��ات التي درس��تْ 

المخطوط، إذ يش��ير الدارس��ون إلى مؤلف المقامات، وربما يذكرون 

بعض المعلومات عن المقامة، عن هذا الفن السردي المميز في الأدب 

العربي القديم، إلا أنهم لا يتعدون ذلك لمعرفة أسباب الوصل والفصل 

بي��ن الكت��اب )أو المقامة( والصورة. قد يش��ير بعضه��م إلى الراوي 

في المقامة )الحرث بن همام(، وإلى ش��خصيتها الأساس��ية )أبو زيد 

الس��روجي(، أو إلى أس��اليب »الكيدية« الس��ارية في الحكايات، وقد 

ينص��رف بعضهم إل��ى الحديث ع��ن حكاية هذه المقام��ة أو تلك، إلا 

أنهم لا يدرس��ون كيف »تنزل« الصورة، وأين »تنزل«، في المقامة، 

ولا يتس��اءلون عن أسباب نزولها وشكل نزولها، وغيرها من الأسئلة 

الواقعة في عمل المصور، وفي تدبيره لصنيعه الفني. 

ق��ام ع��دد من الدارس��ين بإدراج صنيع الواس��طي م��ع غيره من 

المخطوط��ات ذات الص��ور، مث��ل »كت��اب الحي��ل« أو »عجائ��ب 

المخلوق��ات« أو كتب الط��ب والميكانيكا وغيره��ا. كما جرى جمعُه 

بالصور الكتابية في الفن المسيحي القديم، وبالفن الفارسي القديم، وهو 

جمعٌ يخفف من تميز عمل الواسطي، على ما انتهيت إلى التحقق. وهو 

ما يمكن قوله أيضاً في تنسيب عمله إلى فن المزوقات، من دون تمييز 



185

دقيق بين عمله وعملها. وهو ما أدرجه في عدد من الملاحظات:

يختل��ف عمل الواس��طي عن غيره ف��ي أنه لا يعتم��د البناء الفني 

المع��روف في صور المخطوطات، وهو »البناء الاصطلاحي«، كما 

أسميه: يقوم على توزيع الصفحة إلى أشكال هندسية – معمارية، ويتمُّ 

إنزال مفردات التصوير أو هيئاته فيها، وهو شكلٌ بنائي معروف منذ 

العه��د البيزنطي في تصوير المخطوط��ات. وهو ما نجده في الصور 

الكتابية في المخطوطات الفارسية كذلك...

أما في عمل الواس��طي، فالأمر مختل��ف تماماً، وهو ما أدللُ عليه 

بع��دد من الملاحظات المس��تندة إلى صور مختلفة: لا يؤلف المش��هد 

ر ف��ي المخطوطات الفارس��ية، على س��بيل المثال، مش��هداً  المص��وَّ

واقعياً، إن جازت التسمية، متتابعَ الفقرات ومربوط الصلة بين أجزاء 

الصورة. بينما نجد الصور عند الواسطي تصور لقطة من مشهد، إن 

جاز القول، بكل ما تش��تمله من عناصر قابلة للتصديق. فالش��خوص 

رة تحتاج دوم��اً إلى ما تقف عليه، ولا تطير في فضاء أثيري  المص��وَّ

غي��ر مح��دد: تحتاج صور الواس��طي إلى أرض، أو إل��ى بحر، لكي 

يس��تقيم حضورها التصويري. بل يمكن الحديث عن أن بناء الصورة 

يتواف��ر فيه أكث��ر من مس��توى )أول، أو ثانٍ، أو أبع��د، كما يقال في 

التصوير الأوروبي ذي البعد المنظوري(، بحيث إن أش��ياء أو هيئات 

تتق��دم على غيرها، أو تقع خلف غيره��ا، بتناوبٍ وتعاكسٍ لونيين في 

مال في  الغال��ب. ويكفي )في ملاحظة بس��يطة( أن نحصي أع��داد الجِّ

ص��ورة، وأعداد رؤوس��ها، لكي نتحقق من أن ع��دد القوائم أكبر، ما 



186

يعني أن الواسطي يصور ما تراه العين عياناً، أمامه، إذا جاز القول؛ 

ب��ل يعني ه��ذا أن عينه المبصرة تصور ما لها أن تراه، إذ تقوى على 

رؤي��ة القوائم )وهي تقع في أمام الص��ورة(، فيما لا تقوى على رؤية 

أجسامها وربما وجوهها )لأنها تقع في خلفية أو وراء ما يصوره(.  

هذا ما يناس��ب أيضاً ف��ي الحديث عن البناء الإطاري، الهندس��ي 

– المعم��اري، الذي تتخذه بعض صور الواس��طي إط��اراً جامعاً لها: 

العلاق��ات بين هذا الش��كل أو ذاك في البناء الع��ام للصورة مترابطة، 

وترس��م مش��هداً واقعياً، حيث يقف هذا أو ينام فعلاً فوق ذاك، أو يقف 

ه��ذا تحت الخطيب الذي يعلو الدرج وغيرها من الصلات المترابطة 

في كلية المش��هد بالتالي. كم��ا أمكن التحقق من وجود صور كثيرة لا 

تحتاج إلى أي إطار )مستطيل طولياً( كما في غالب الصور الفارسية، 

وإنما هي تكتفي في بنائها المصور بجالسَين وحسب.

ر وأسلوبه لأمكنه  لو طلب الدارسُ التدقيق المزيد في عمل المصوِّ

التحقق من أن الواقعية، التي أتحدث عنها، تش��مل وجوهاً عديدة فيه. 

قلما يتخيل الواسطي، وإنما يورد عناصر من مشاهد معروفة في بيئته: 

النخيل، والأش��جار المثمرة، والجمال، والزي الرجالي أو النس��ائي، 

والسفن، والبيارق، والس��تائر، والخيم، والكتب، والبيوت، والقصور 

وغيرها. كما ترد الوجوه، بين نس��ائية وذكوري��ة، بألوان مختلفة في 

السحنة، فضلاً عن الحيوانات والأسماك وخلافها. كما أمكن ملاحظة 

أن للش��خوص المصورة حركات تقوم به��ا، بأيديها وأقدامها، ما يبعد 

عنه��ا الجمود ف��ي كثير من المخطوطات المص��ورة القديمة. وهو ما 



187

يمكن تبينه أيضاً في »تعابير« الوجوه، حيث إنها تش��ارك في التعبير 

عما يحصل في المقامات... 

ما يتوجب الوقوف عنده بشكل أوسع، هو مواقع الشخوص المختلفة 

في البناء الس��ردي المص��ور، إذ تبدو أحياناً مجتمع��ةً على بعضها، 

ملتفة وفق الوجهة عينها، وصوب الراوي على سبيل المثال؛ أو نرى 

بعضهم يتشاركون في وجهة النظر، فيما تختلف وجهة نظر غيرهم، 

ما يرسم مشهداً متبايناً وموحد الاجتماع السردي والتصويري.

»خيارات« المصور 

لم يكن الواس��طي مزيناً أو شارحاً بالصورة للمقامات، وإنما كان 

ش��ريكاً في صنعها. فهو فنان له لغته في التعبير، وله خياراته كذلك. 

وهو ما نتج )في درسي( من تتبعي للعلاقات بين اللغوي والتصويري، 

فأمكنني ملاحظة أن الواس��طي وجد للش��خص الأساسي في المقامة، 

أبي زيد الس��روجي، هيئة تخصه، تتكرر في صورة أكثر من مقامة؛ 

وهو في ذلك يس��تبق ما عرف لاحقاً في التصوير من شخصيات هي 

عماد الكتاب أو الكتاب المصور، كما في فن »الشرائط المصورة«. 

كم��ا ت��مَّ التنب��ه إل��ى أن الواس��طي يخت��ار »وضعي��ات« بعينها 

للتصوير، بل يستحس��نها لس��بب واقع في خيارات المصور نفس��ها: 

يخت��ار أقدام الجمال، أو البي��ارق المرفوعة، أو تكوي��رات العباءات 

في أزياء الجالس��ين، أو أغصان الأش��جار المثمرة وغيرها، بوصفها 



188

عناصر قابلة للتش��كيل، ولإحداث متعة فنية وجمالية متأتية منها، من 

تشكلها أمام عين الناظر. 

يستوقف، في إحدى الصور الكتابية، كيف أن الواسطي لا يتورع 

عن رسم امرأة عارية البطن والفخذين في عملية الوضع، بل تعرض 

جس��دها في وضعية غير مستس��اغة في الإظه��ار الاجتماعي للمرأة 

وللصورة. كيف ذلك؟ كيف س��مح الواسطي لنفس��ه بمثل هذا الأمر؟ 

هل بلغ به المنزع الواقعي هذا الحد؟ 

يمك��ن إثارة أس��ئلة مزيدة من ناحي��ة تصوير الوجوه والأجس��ام 

وغيره��ا، ما كان لا يقبل��ه الفقهاء في العهد الأم��وي، حين أنبوا أحد 

الخلف��اء بعد أن أظهرَ صورته فوق قطعة نقدية: كيف تغير الأمر؟ ما 

مح��ددات الفن بين الدين والتاريخ؟ وما محددات الفن بين الحاجة إلى 

الصورة والحاجة إلى الكتاب؟

يختلف المؤرخون في تعيين تاريخ هذه الأعمال الكتابية المصورة، 

وإن وج��د الكثير من الدارس��ين مخطوط��ات منها ابت��داءً من القرن 

الثاني عشر. وما يعنيني طرح السؤال عنه هو التالي: في مخطوطات 

مصورة عديدة )الطب، الميكانيكا وغيرها( يتضح المقصد الش��رحي 

للص��ورة، إذ تخ��دم غيرها وتس��اهم في عرضه، وهو م��ا بلغ أحياناً 

حدود وضع الأس��ماء بالعربية فوق أجزاء من الصور لتوجيه القارئ 

في مطالعته. 

له��ذا الس��بب وغي��ره وج��ب التنبه إل��ى أن الحاجة إل��ى تصوير 



189

»مقالب« أبي زيد الس��روجي في المقامات، وقبلها – وإن في صورة 

أقل – في تمثيل »أس��رار« عالم الحيوان في »كليلة ودمنة«، تختلف 

عما طلبه المقصد التوضيحي المذكور. لماذا الحاجة إلى التصوير في 

هذه المخطوطات، وهي تختلف تماماً عما كان معمولاً به، في التقاليد 

التصويري��ة عند مان��ي )القرن الميال�دي الثالث(، أو ف��ي التصوير 

المس��يحي )البيزنطي وغي��ره(؟ ألهذا صلة بكون ه��ذا العمل الأدبي 

المقصود يتعين في السرد؟ بل يمكن توجيه السؤال وجهة أشد دقة: ألا 

تكون صلة الصورة بالنص الس��ردي ذات علاقة بكون المقامة أساساً 

تس��جلُ وت��دوّنُ وقائع وأفع��الاً متعينة في مجري��ات الزمن التاريخي 

والاجتماع��ي؟ ألا تكون احتياجات المقامة إل��ى مرجع حكائي زمني 

هي التي أفضت إلى أن تكون للصور بدورها تطلبات زمنية )تاريخية 

واجتماعية وغيرها(؟ ذلك أن الدارس المدقق يتحقق من وجود أعمال 

تصويري��ة عديدة لـ»مقامات« الحريري، م��ا يظُهر عناية مزيدة من 

المصورين كما من مقتني المخطوطات المصورة أو طالبيها. 

الأس��ئلة عدي��دة، وتحتاج إل��ى درس مزيد، إلا أن ف��ي الإجابات 

عنه��ا ما يقود الدارس إلى تبين قيام كي��ان كتابي وتصويري له صلة 

بالزمن الجاري. هذا ما يخفف من العتمة التي يقيم فيها: متى لا يعود 

الواسطي مجهولا؟ً

هكذا نظروا إلى صور الواس��طي وف��ق إنتاجات الفن الأوروبي، 

التصغيري، من جهة، والشارح للكتب، من جهة ثانية، ما أبعدهم عن 

رؤية هذا العمل الفني رؤية موافقة لطبيعته، ولما طلبه الفنان فيه. 



190

أمكنن��ي، من خلال هذه الملاحظات والمعاينات المقربة لمخطوط 

الواسطي، إظهار أن فهمَ فن الواسطي وغيره يحتاج إلى درس مزيد، 

وإلى تصويب تاريخ��ي وفني وجمالي في النظر إليه وفي فهمه الفهم 

المناسب. فدرسُ الواسطي وغيره يقتضي، بداية، النظر إليه وفق فهم 

متجدد لعلاقة الصورة بالكتاب، حيث إنها باتت تبتعد عما كان معروفاً 

في الصور الكتابية في الفن المسيحي القديم، وفي الفن الفارسي القديم. 

وه��ي تغيرات تتأت��ى من احتياجات جديدة ف��ي التصوير، في »آداب 

الحك��م«، كما تق��ول اللغة العثمانية ف��ي العهود العثمانية وس��لوكات 

الحكم. وهي احتياجات تترافق كذلك مع صلة باتت متاحة، بل مطلوبة 

ومستحس��نة مع الزمن، ما بات يستدعي مقداراً كبيراً من الواقعية في 

التصوي��ر. وهو ما يظَهر كذلك في تبل��ور مكانة جديدة للفنان تتيح له 

مقادي��ر من التدبير في معالجات فنه، فيبتعد أو يخرج عما هو معهود 

ومتبع. 

مخطوط يمني

من يعد إلى كتاب ثروت عكاش��ة المذك��ور يتحقق من وجود عدة 

مخطوط��ات مص��ورة لمقامات الحري��ري، وهو ما ذكره دارس��ون 

آخرون أيضاً. هذا مدعاة إلى س��ؤال افتتاحي: ما س��بب هذه الوفرة؟ 

أتعود إلى عدوى فنية لدى بعض الحكام، وقد لباها عدد من المصورين 

في بيئات مختلفة )ما كان يتمُّ تداوله وانتشاره في بلاطات الحكم(؟ 

إذا كان الج��واب إيجابياً على الس��ؤال المطروح، فإن ذلك يرتبط 



191

بوجود مخطوطات مصورة عديدة عائدة إلى زمن الواس��طي نفس��ه، 

ولكن ما يمكن القول في مخطوط يمني لاحق على هذا العهد؟

هذا ما توصلتُ إلى طرحه بعد وقوعي على مخطوط يمني يرقى 

إل��ى الع��ام 1121 هجري��اً ): 1709 ميلادي��اً(، على ما ي��رد في نهاية 

المخطوط  )60(. لم تكن العودة إلى المخطوط ميسرة، إذ إنني حصلت 

عل��ى مجموعة وحس��ب من ص��وره، من دون أن تك��ون ذات جودة 

بَ مش��اكل اس��تثمار معطي��ات المخطوط. وما زاد من  عالية، ما صعَّ

هذه المش��اكل هو أن أحد الش��راح )أو أكث��ر( زاد على نص الكتاب، 

بخط أحمر، ش��روحات بعض الألفاظ والتراكي��ب اللفظية الصعبة... 

كم��ا أضيفت هوامش بخطوط أخرى على جوان��ب المخطوط، ما قد 

يع��ود إلى إثبات ملكية المالك )أو المالكي��ن المتتابعين(، على ما كان 

يتبعه القدماء.

ما ورد في الصفحة الأخيرة من المخطوط يس��اعد في تبين عدد من 

المعلوم��ات: مثل تاريخ صنع المخطوط )1121 هـ(، واس��م الفنان الذي 

تكفل به ): »بقلم العبد الفقير المذنب الحقير محمد ابن حسين )دغيش؟(«؛ 

كم��ا يتضح أن أحد التجار هو الذي طلب إعداد هذا المخطوط: »بعناية 

الأخ ف��ي الله العب��د الصال��ح التاجر الرائ��ج عماد الدين يحي��ى بن عبد 

لَ الله له أس��باب الس��عادة وجعله من عباده...«.  الرحم��ن )العجل؟( عجَّ

غير أن المخطوط – في حدود ما أمكنني الاطلاع على بعض أوراقه – 

يشكو من خلط وعبث النساخ والشراح، والمالكين لنسخته هذه، إذ جرى 

التدخل والإضافة في أكثر من ورقة، وبخطوط مختلفة.



192

ف��ي مق��دور ال��دارس التأكي��د عل��ى أن أوجه الش��به قائم��ة بين 

المخطوطي��ن، وهو ما يتجلى خصوصاً في البناء الفني العام لكليهما. 

يتض��ح، ف��ي بداي��ة المخطوط اليمن��ي، أن الفن��ان أطلق عليه اس��م: 

»المقامات الحريرية« كما الواس��طي. كما يظَهر أيضاً أن التتابع بين 

الخط��وط والص��ور، من دون فراغ��ات بينها، يمثل وجه ش��به آخر؛ 

فلا تش��كل المقام��ة الواحدة وحدة خطية متماي��زة، إلا من جهة بروز 

عنوانه��ا بحرف خطي مختل��ف وأعرض من الخ��ط المتبع في نص 

كل مقام��ة، فيم��ا قد ترد المقامة بعد غيرها مباش��رة م��ن دون فراغ 

بي��ن نهاية مقامة وبداي��ة أخرى. كما ينحو المخط��وط اليمني صوب 

بن��اء للصفح��ة يجمع بين الخط والصورة، عل��ى أن ترد الصور، إما 

في وس��ط الصفح��ة أو في أعلاه��ا، وفق تدبيرات لا يق��وى الدارس 

دائماً على استجلائها أو فهمها. غير أن فنان المخطوط اليمني يخص 

عبارة: »وأنشد« بمكان في وسط السطر والصفحة، قبل أن يورد، بعد 

ذلك، الأبيات الشعرية، ما يعد شكلاً من التصميم الفني، وهو ما سبقت 

ملاحظته عند الواس��طي. كما يتبي��ن أن المخطوط اليمني يتوقف قبل 

انتهاء الجملة في نهاية الس��طر )»ونث��روا...«( لإيراد صورة، ثم لا 

يلبث في أسفل الصورة أن يورد بقية الجملة السابقة )»... العجوة«(. 

كما أمكن التنبه، في بداية أكثر من مقامة، إلى أنه يورد بالخط الأحمر 

عبارة: »قال الحرث بن همام«، تمييزاً لها عن خط المقامة نفسه. 

إلا أن الاختلاف��ات تظهر لجهة الصنع الفن��ي، إذ لا يمكن مقارنة 

المخطوط اليمني بصنيع الواس��طي، الذي يبدو ش��ديد التميز والتمكن 



193

والتجدد في صنعه الفني. وأول ما يستوقف في فنية المخطوط اليمني 

هو عدم عنايته بما قام به الواس��طي وهو »إدراج« موضوع الحكاية 

المص��ورة في س��ياق طبيع��ي وعمراني مناس��ب له��ا، بحيث يمكن 

تس��ييقها )من سياق( بأكثر من معنى: فني، وتاريخي واجتماعي. فإذا 

كان ال��دارس توصل إلى تبي��ن علاقات بينة في مخطوط الواس��طي 

بين المرج��ع الحكائي في المقامات وبين التخي��ل »القابل للتصديق« 

أو المناس��ب لها، فإننا لا نقع على ش��يء مماثل في المخطوط اليمني. 

فالص��ور في ه��ذا المخطوط »تقع« أو »تنزل« عل��ى خلفية بيضاء، 

هي ل��ون الورقة نفس��ها، فتبدو صور الأجس��ام والهيئات الإنس��انية 

»مقصوصة« فعلاً و»مس��قطة« إس��قاطاً تاماً، ما قد يشير – في هذا 

المخطوط، لا في مخطوط الواس��طي )كما س��بق الشرح( – إلى أنها 

تعود إلى نماذج معدة لدمى »خيال الظل« )كما سيرد الحديث عنه في 

الفصل التالي(. فأطراف الأجس��ام والهيئ��ات محددة بخطوط بارزة، 

كما لو أنها مقصوصة أو منفذة بمسطرة في بعض الأحيان. 

أم��ا الوضعيات الحكائية فهي قلما ترس��م مش��هداً س��ردياً، إذ هي 

تبرز خصوصاً جلسات حكائية، ما يجتمع في جلسة اثنين في صورة 

وجاهي��ة في الغالب. كما لا يت��ورع فنان المخطوط اليمني عن تكرار 

مثل هذه الجلس��ات الوجاهية أكثر من م��رة، فوق بعضها البعض في 

الورق��ة الواحدة. هكذا تختفي من الصور أي ش��جرة، أي حيوان، أي 

م��كان اجتماعي أو وظيف��ي بعينه )دار، قصر، مكتبة، تنور، س��فينة 

وغيرها، كما في مخطوط الواس��طي(. كم��ا تختفي صور الحيوانات 



194

والطيور )جمال، أحصنة، طيور، س��مك وغيرها الكثير في مخطوط 

الواس��طي(، فيما يظهر الجمل أحياناً في المخطوط اليمني، وفي رسم 

ضعي��ف للغاية؛ كما يورد في هذه الورق��ة صوراً مصغرة لحيوانات 

أخرى، مثل الحصان والأيل والأرنب وغيرها، بأش��كال فنية ضعيفة 

للغاية.

كما يقوم أحياناً بإيراد جملة تفيد عن الشخوص الماثلة في الصورة: 

»صورة أبي زيد السروجي وتلميذه...« وغيرها، من دون قدرة على 

الجزم ما إذا كان إيراد المعلومة الش��رحية يعود إلى الفنان نفس��ه، أم 

إلى شُ��رّاح لاحقين. وقد يكون الوقوف على إحدى هذه الصور مفيداً 

لش��رح بنائه��ا التصويري: ففي ورقة ترد صورة في القس��م الس��فلي 

منها، مس��بوقة بالجملة التالية: »ص��ورة دار الكتب وأبو )وأبي( زيد 

والح��ارث بن همام وغيرهم ينظرون ف��ي الكتب«( )61(؛ وهي عبارة 

تفي��د أكثر من محتويات الصورة نفس��ها، إذ لا نتبين أي مبنى أو دار 

في الصورة، فيما يخُتصر المكان في جلسة وبضعة كتب ليس إلا.

إلا أن فنان المخطوط اليمني يعنى أحياناً بلون الأجس��ام والهيئات 

عناية ظاهرة وقوية، فلا يسلم أي ثوب من زركشات وتلوينات متعددة، 

ما يعطي الصورة بعداً حيوياً، وإن تزيينياً وحسب. كما أمكنني التنبه 

إلى أنه عمد في إحدى الأوراق إلى رسم بيت يمني تحديداً، وهو البناء 

المتعدد الطوابق ذو الش��كل المعروف منذ قرون، والذي يمتاز بكثرة 

نوافذه وزخرفات حيطانه. 



195

انس��اق درس الفن الإسال�مي، في مس��اعٍ عديدة، إل��ى تجزئة هذا 

الفن في إنتاجات وممارس��ات وعهود م��ن دون الاهتمام – في الغالب 

– بالتقاطعات والتبادلات بينها. نجد في كتاب أو دراس��ة كلاماً عن أن 

الخطاط كان مزوقاً أو مزخرفاً، أو أن الخطاط تعاونَ مع المصور، أو 

أن المهندس احتاج إلى معونة خطاط... إلا أنها أخبار متفرقة، متقطعة، 

لا تبلغ المعاينة الوافية لواقع هذا الفن إنتاجاً وفنانين وممارس��ات. وقد 

يكون درس علاقات »خيال الظل« بالفن الإسال�مي من أقوى الأمثلة 

عن قيام عتمة واسعة في نطاقات الفن المختلفة. فماذا عنها؟

خيال الظل: في ظلال التاريخ

كتاب��ات عربية عديدة متأخ��رة تناولت »خيال الظ��ل« بالعرض 

بين خيال الظل وصورة المخطوط



196

والتتب��ع والتحلي��ل، ولاس��يما في التجرب��ة المصري��ة، المعطوفة أو 

المرتبط��ة بهجرة ابن داني��ال الموصلي إلى القاهرة ف��ي العام 1267 

)هرباً من غزو المغول(، على ما أوردتْ بعض كتب التاريخ القديمة. 

أيجد الدارس، في المتون القديمة، ما يفيد عن هذه الصنعة الفنية؟

يحتاج الدارس إلى تقصٍ واس��ع ف��ي المواد القديمة، وإلى العودة، 

بداي��ة، إل��ى بعض المعاج��م أو كتب التفس��ير، على م��ا توصلتُ في 

البح��ث والتحقيق. يحتاج إلى الابتداء بلفظين متعالقين: »المش��عوذ« 

و»المش��عبذِ«، اللذي��ن ق��د يكون��ان لفظاً واح��داً، ج��رى تقليبهما في 

الاس��تعمال اللغ��وي تقليب��اً ثنائياً، عل��ى ما يلحظ ال��دارس في أحوال 

واستعمالات لغوية أخرى في تاريخ الألفاظ العربية.

فاللي��ث يقول )على ما نقل ابن منظور عنه في »لس��ان العرب«( 

إن: »الش��عوذة والشعوذي مستعمل، وليس من كلام أهل البادية«، ما 

يعني اس��تعماله، من جهة، وعدم اش��تقاقه من ج��ذر عربي، من جهة 

ثاني��ة. وهو قولٌ قد يعن��ي أن اللفظ »دخيل«، لم يعرف��ه أهل البادية، 

وإنم��ا دخل إلى كلام العرب في مناطق أخ��رى، من جراء الاختلاط 

مع أقوام وقبائل أخرى. 

هذا ما يجده الدارس في أعداد من الألفاظ التي راجت في استعمال 

العرب القديم، من دون أن تكون متحدرة من صيغة اش��تقاقية عربية، 

ما يش��ير حكماً إل��ى دخولها إلى العربية من لغ��ة أجنبية على اتصال 

به��ا. وهو ما يمك��ن للدارس أن يتعقبه، على س��بيل المثال، في كتاب 



197

أبي منص��ور الثعالبي: »ثمار القلوب في المضاف والمنس��وب«، إذ 

يفيد، في الباب 18: »أبو العجب: كنية المشعبذ، وقد قيل: المشعوذ من 

الش��عوذة«؛ ثم يتابع: »ولا أصل لها في العربية« )62(. يؤكد الثعالبي، 

بل ينقل ما س��بق لليث أن قاله؛ ويقيم الجمع – من دون تفس��ير – بين 

اللفظين: »المش��عوذ« و»المش��عبذ«، ما يفيد – كما أقترح التفسير – 

ع��ن عملية التقليب التي أش��رتُ إليها. وفي إم��كان الدارس أن يذهب 

أبعد في هذا المس��عى، إذ يتنبه إلى أن الاس��تعمالات الأولى، الواردة 

في المتون، تتحدث عن »المشعوذ« و»الشعوذة«، فيما يتحقق من أن 

استعمالات لاحقة راحت تتحدث عن: »المشعبذ« و»الشعبذة«، ما قد 

يرسم مسار التقليب اللغوي المذكور، من جهة، وانتقالات بينة من لفظ 

إلى آخر في الاستعمالات الكلامية، من جهة ثانية.

التوصل إلى هذا الأمر مفيد في السياق اللغوي أكثر منه في التاريخ 

الفن��ي، الذي ي��دور التحقيق فيه. فم��ا قيل في التعريف��ات الموصولة 

باللفظين المذكورين؟ لا يفيد الليث ش��يئاً عن معاني هذه الألفاظ، فيما 

نج��د غيره، بعده، يتحدث عن: »الس��رعة والخف��ة« في تحديد العمل 

المقصود. يكتب »إخوان الصفاء...« في »الرسائل«: »الشعبذة ليست 

شيئاً سوى سرعة الحركة، وإخفاء الأسباب التي يعملها الصانع منها؛ 

حت��ى إنه، مع ضحك الس��فهاء منها، يتعجب العقال�ء أيضاً من حذق 

صانعها« )63(. 

كما يقول الثعالبي عن »الش��عبذة«: »هي الس��رعة والخفة )...(؛ 

وه��ي مخاريق، خفة ف��ي اليد، وتصوير للباطل ف��ي صورة الحق«. 



198

وهو ما يرَِدُ في عمل المفسِّر ابن كثير في »تفسير القرآن العظيم«، إذ 

يفيد في مجال التعريف بالسحر وأنواعه: »التخييلات والأخذ بالعيون 

والش��عبذة، ومبناه على أن البصر قد يخطئ، ويشتغل بالشيء المعين 

دون غيره؛ ألا ترى أن المشعبذ الحاذق يظُهر عملَ شيء يذُهل أذهان 

الناظري��ن به، ويأخذ عيونهم إليه، حتى إذا اس��تفرغهم الش��غل بذلك 

الشيء بالتحديق ونحوه، عملَ شيئاً آخر، عملاً بسرعة شديدة، وحينئذ 

بون منه جداً«)64(.  يظُهر لهم شيئاً آخر غير ما انتظروه، فيتعجَّ

ما يتضح في كلام ابن كثير، وقبله في كلام الثعالبي، أن التعريفات 

تنح��و صوب وصف العمل المقصود، المتمثِّل في خفة اليد، ما يطلق 

��ل منها خداعُ العين، فترى  علي��ه اليوم: »أعمال الخفة«، التي يتحصَّ

م��ا لي��س موجوداً، أو مختلفِاً عما هو علي��ه. وهو ما يمكن للباحث أن 

يج��ده، قبل ذل��ك، في »الترجمان ف��ي غريب الق��رآن«، إذ يقول في 

النوع الخامس من الس��حر: السحر يقُال على معاني خداع وتخيلات، 

لا حقيق��ة له��ا، »كما يفعله المش��عبذ بخفة ي��ده«، و»لا يتمكن البصر 

م��ن رؤية ذلك«. ولقد اتضح، في هذه التعريفات المختلفة، اس��تعمال 

متكرر للفظ: »المشعبذ« )بدل »المشعوذ«(؛ كما اتضح أن عمله يقوم 

على الخفة وخداع البصر، كما سبق القول. 

أعم��ال الخفة هذه لا ترقى – على ما أمكنني التحقق – إلى الحقبة 

الإسال�مية، ب��ل هي معروف��ة قبل ذل��ك، بدليل ما ورد ف��ي الأخبار 

والأحاديث، في كتاب أبي عساكر عن »تاريخ مدينة دمشق«، عن ذي 

الخمار عبهلة بن كعب، الذي كان »كاهناً ش��عباذاً« في اليمن، حسب 



199

التعري��ف الوارد عن��ه، والذي قام بأول »ردة« في الإسال�م في عهد 

الرسول: »كان يرُيهم الأعاجيب، ويسَبي قلوب من سمع منطقه«)65(.

وهو ما اس��تمرَّ في العهود الإسال�مية، بدليل الخبر الذي ورد عن 

إتيان الخليفة المتوكل بأحد المش��عبذين الهنود للإيقاع بالإمام الهادي، 

وغيره��ا من الوقائع التي تش��ير إلى أعمال الي��د الخداعية، والتي لا 

تتصل بـ»خيال الظل«. فلماذا الحديث عنها؟

آثار كتابية

إن هذا التعقب والفحص المتلازمَين أظهرا وجود تداخلات لغوية، 

بل قلباً لغوياً من لفظ إلى آخر؛ وهو ما توصلَ إليه الدارس، إذ لاحظَ 

تداخلاً بين عمل صاحب الخِفَّة )الذي جرى الحديث عنه أعلاه( وبين 

عمل آخر هو ما سيتمُّ التعرف إليه أدناه، وهو: إنتاج الصور المضلِّلة، 

إذا جاز القول. فقد ورد، في أكثر من شاهد لغوي قديم، وعند أكثر من 

كاتب، اس��تعمال مختلف للفظ »المشعبذ«، كما يمكن للدارس التحقق 

منها أدناه.

يكت��ب أب��و حامد الغزال��ي )450 هـ – 505 هـ( ف��ي »إحياء علوم 

الدي��ن«: »إنما أنتَ مث��ل الصبي الذي ينظر ليلاً إلى لعب المش��عبذ، 

ال��ذي يخُ��رج صوراً م��ن وراء حج��اب، ترقص، وتزع��ق، وتقوم، 

كها خيوط  وتقعد، وهي مؤلفة من خِرَق؛ لا تتحرك بأنفسها، وإنما تحُرِّ

شَعْرية دقيقة، لا تظَهر في ظلام الليل، ورؤوسُها في يد المشعبذ، وهو 



200

محتج��بٌ عن أنظار الصبيان؛ فيفرح��ون، ويتعجبون، لظنِّهم أن تلك 

الخِرَق ترقص، وتلعب، وتقوم، وتقعد، وأما العقلاء فإنهم يعلمون أنَّ 

ك، ولكنهم ربم��ا لا يعلمون كيف تفصيلهُ،  ذلك تحري��كٌ، وليس بتحرُّ

وال��ذي يعلم بع��ضَ تفصيله، لا يعلمه كما يعلم المش��عبذ، الذي الأمر 

إليه، والجاذبة بيده« )67(. يتبين، إذاً، انتقال في اللفظ الواحد من معنى 

إل��ى آخر، وأن الغزالي يتحدث عن عمل آخر للمش��عبذ، وهو صانع: 

»خيال الظل«، كما يسُمى اليوم، فيصف عمله وأدوات عمله وغيرها. 

ه��ذا م��ا يجده ال��دارس عند ابن عرب��ي )558 ه��ـ – 638 هـ( في 

»الفتوحات المكية«، بعد أكثر من مئة س��نة، وفق المعنى المستحدَث: 

»ما في الوجود إلا الله تعالى وأس��ماؤه وأفعاله، فهو الأول من الاس��م 

الظاهر، وهو الآخر من الاس��م الباطن )...(. فسبحان الظاهر الذي لا 

يخفى، وس��بحان الخفي الذي لا يظهر، حجبَ الخلق به عن معرفته، 

وأعماه��م بش��دة ظه��وره. فهم مُنك��رون مقرون مت��رددون حائرون 

مصيب��ون مخطئون. والحمد لله ال��ذي منَّ علينا بمثل هذه المش��اهد، 

وجال� لأبصارنا هذه الحقائق، فلم تقع لن��ا عين إلا عليه، ولا كان منا 

اس��تنادٌ إلا إلي��ه، لا إله إلا ه��و العزيز الحكيم. وم��ن أراد أن يعرف 

حقيق��ة ما في هذه المس��ألة فلينظرْ في خيال الس��تارة وصوره، ومَن 

الناطق في تلك الصور عند الصبيان الصغار، الذين بعدوا عن حجاب 

الستارة المضروبة بينهم وبين اللاعب بتلك الأشخاص والناطق فيها. 

فالأم��ر كذلك في صور العالم والن��اس، أكثرُهم أولئك الصغار الذين 

فرضناه��م، فتعرف من أين أت��ى عليهم. فالصغار ف��ي ذلك المجلس 



201

يفرح��ون ويطربون والغافلون يتخذونه لهواً ولعباً، والعلماء يعتبرون 

ويعلم��ون أن الله م��ا نصبَ هذا إلا مثال�ً. ولذلك يخرج في أول الأمر 

ش��خصٌ يسُ��مى الوصّاف، فيخطب خطبة يعُظِّ��م الله فيها ويمجده، ثم 

يتكل��م على كل صن��ف من الصور الت��ي تخرج بعده م��ن خلف هذه 

الس��تارة، ثم يعل��م الجماعة أن الله نص��ب هذا مثلاً لعب��اده، ليعتبروا 

كها، وأن هذه  وليعلموا أن أمر العالم مع الله مثل هذه الصور مع محرِّ

الستارة حجاب س��ر القدر المحكم في الخلائق. ومع هذا كله يتخذونه 

الغافل��ون لهواً ولعباً، وهو قول��ه تعالى الذين اتخذوا دينهم لهواً ولعباً. 

ثم يغي��ب الوصاف وهو بمنزلة أول موجود فينا، وهو آدم )ع(، ولما 

غاب، كان غيبته عنا عند ربه خلف ستارة غيبة، والله يقول الحق وهو 

يهدي السبيل« )ج 3، ص 68(. 

يس��تعيد ابن عرب��ي ما قاله الغزال��ي، ويأتي بالمش��عبذ ويعرض 

عمل��ه، لكي يتحدث عن »تحري��ك« الله للعالم والموجودات، ما يعني 

أن اللفظ عينه )»المش��عبذ«( ب��ات يعُيِّن عمليَ��ن مختلفيَن، أو انتقلت 

حمولت��ه من صنع إلى آخر، أي من أعم��ال الخفة إلى أعمال الصور 

المتحركة. إلا أن في كلامَيهما ما يفيد عن عمل المشعبذ نفسه، عدا أن 

م دليلاً غير مسبوق  ابن عربي يتوسع في شرح هذا العمل. وهو ما يقُدِّ

عل��ى معرفة متوطنة بعمل »خي��ال الظل« في هذه المجتمعات، ما له 

أن يصحح التاريخ المتداول عن هذا الصنيع الفني. 

فقد انس��اق غي��ر دارس، عرب��ي وأجنبي، إلى تعيي��ن تاريخ هذا 

الصنيع ابتداءً من القرن الميلادي الثالث عش��ر، مستندين تحديداً إلى 



202

ما قام به ش��مس الدين ابن دانيال م��ن أعمال مأثورة في هذا المجال، 

وم��ا بق��ي لنا من نصوصه لع��روض »خيال الظ��ل«؛ وهو ما يمكن 

العودة إليه في عدد من الكتب والبحوث )68(. 

كما وجدت، في تفسير ابن كثير، ما يشير إلى معرفته بعمل خيال 

الس��تارة، إذ يقول، في معرض حديثه عن أنواع السحر: »عمدوا إلى 

تلك الحبال، والعصي، فحش��وها زئبقاً، فصارت تتلوى بسبب ما فيها 

من الزئبق، فخيل إلى الرائي أنها تسعى باختيارها« )69(. 

كما تحققت م��ن ورود الحديث بصورة وافية عن »خيال الظل«، 

وف��ق هذه التس��مية، في قصيدة اب��ن الفارض )576 ه��ـ – 632 هـ(، 

المعروفة بـ»التائية«، إذ يقول فيها:

»وشاهدْ إذا استجليتَ نفسَك ما ترى

بغي��ر م��راءٍ ف��ي المرائ��ي الصقيلةِ

أغي��رُكَ فيه��ا لاح، أم أن��تَ ناظ��رٌ

إلي��كَ به��ا عن��د انع��كاس الأش��عةِ

)...(

وإيــاك والإعــراض عــن كـل صـورة  

مس��ـــتحيلة حالــــ��ة  أو  مموهــــ��ة 

فطيـ��ف خيـ��ال الظ��ل يهُ��دي إليك في

ك��رى الله��و، م��ا عنه الس��تائر ش��قت



203

تـ��رى صور الأش��ياء تجُل��ى عليك من

وراء حجـ��اب اللب��س فـ��ي كـ��ل خِلعة

تجـــمع��ت الأضـــ��داد فيهــ��ا لحكمــه

وأش��ــكالها تبــ��دو علـ��ى كـ��ل هيئـ��ة

صوام��ت تب��دي النط��ق وهي س��واكن 

تحـــركُ، تهـــدي النــور، غــير ضويــة

ف��ارحٍ كأج��ذلِ  إعجاب��اً،  وتضح��كُ 

حزين��ة ثكل��ى  مث��ل  انتحاب��اً  وتبك��ي 

نعم��ة س��لب  عل��ى  أن��تْ  إن  وتن��دبُ 

وتط��ربُ إن غن��تْ على طي��ب نغمة«

...

الأكيد في قصيدة ابن الفارض هو تس��ميته لهذا الفن باس��مه الذي 
يب��دو أنه بات »مقرّاً« ومس��تعملاً في عهده، ع��دا أنه يصف الصنيع 
الفن��ي بما يدلُّ على م��ا يحدث في العرض، من بكاء أو ضحك، تبديه 
ه��ذه الدمية أو تل��ك. وهو، في ذلك، يتحدث عما تعكس��ه الحجب من 
صور للأش��ياء، أش��به بالمرايا الصقيلة. وإذا كان من لبس في بعض 
المعاني والدلالات، فهذا يتأتى من طلب التش��به المتوس��ع الذي طلبهَ 
ابن الفارض، بعد غيره، بين خيال الظل وعلاقة الله بالموجودات في 
العالم. ومع ذلك، يبقى السؤال: من أين تعرّف العرب والمسلمون إلى 

هذا الصنيع الفني؟. 



204

الحكاية المصورة بين هندية وصينية

ه��ذا الس��ؤال طرحَ��ه أكثر من باح��ث، م��ن دون أن يخلص إلى 

إجابات ناجعة في هذا المجال. وقد وجدت أن نس��بة هذه الأعمال إلى 

العلاقات الإسال�مية – الهندية هي التفسير الراجح، على ما أدافع في 

هذا الفصل. ففي كتاب »كليلة ودمنة«، ذي الأصل الهندي، دليل أول 

عن هذه العلاقات، وهي تتعين في كتاب مصور، على ما هو معروف. 

هذا ما يجده الدارس في أكثر من خبر أو شاهد، إذ يتحدث أحد الأخبار 

عن أن المتوكل أتى بمش��عبذ هندي للإيقاع بالإمام الهادي؛ كما يذكر 

اب��ن كثير في »تفس��يره« معرفته بالصور التي تنتجُه��ا الهند: »منها 

الص��ور التي تصورها الروم والهند، حتى لا يفرّق الناظر بينها وبين 

الإنسان، حتى يصورها ضاحكة وباكية )...(. فهذه الوجوه من لطيف 

أمور المخاييل«. كما يذكر الفارابي قبله معرفته بالتماثيل لدى الهنود، 

وغيرها من الدلائل التي تشير إلى صلة متمادية معرفة وإنتاجاً بالفن 

الهندي، تصويراً ونحتاً. وماذا يمكن القول في كون الصينيين قد نقلوا 

هذا الفن إلى البيئات العربية – الإسال�مية؟ ماذا لو كان بعض التجّار 

العرب والمسلمين قد أتوا بها من هناك؟

ورد ف��ي »نهاية الأرب« للنويري، نقال�ً عن الثعالبي في »لطائف 

المعارف«، أن »أهل الصين خص��وا بصناعة الطرف والملح وخرط 

التماثي��ل«؛ كما ورد في »كتاب البل��دان« لليعقوبي أنه كان في بغداد، 

من��ذ نهاية القرن الهجري الثاني، س��وق خاصة لبي��ع التحف الصينية: 

أهي مما كان يس��تورده التجّار من الصين أم هي مما بات ينتجه صناّع 



205

محلي��ون بعد أن أخذوها عن بع��ض الصينيين، ممن أقاموا وعملوا في 

بغداد نفس��ها؟ فقد وردت أخبار، في ن��ص صيني تاريخي، عن وجود 

فناني��ن صينيين عن��د العرب في منتصف القرن الميال�دي الثامن، بعد 

وقوعهم في الأسر؛ وقد علمّوهم، حسب النص، نسج الأقمشة الحريرية 

وصناعة التحف الذهبية والفضية، فضلاً عن فنون النقش والتصوير. 

يفيد بول بيليو، في دراس��ته الموجزة ولكن المفيدة )70(، أن العرب 

ن��ون مصنوع��ات الصين منذ القرن التاس��ع عل��ى الأقل،  كان��وا يثمِّ

أي قب��ل تأثي��رات الصينيي��ن في الفن الفارس��ي في العه��د المغولي: 

فالخ��زف الصين��ي كان معروفاً في العراق، ويت��مُّ تقليده فيه؛ وهو ما 

يذك��ره الجاحظ بدوره في معرض حديثه ع��ن الصناعات التي امتاز 

بها الصينيون: »هم أصحاب الس��بك والصباغ��ة، والإفراغ والإذابة 

والأصب��اغ العجيبة، وأصحاب الخرط والنحت والتصوير، والنس��خ 

والخ��ط، ورف��ق الكف في كل ش��يء يتولونه ويعانون��ه، وإن اختلف 

جوهره، وتباينت صنعته، وتفاوت ثمنه« )في إحدى رسائله المذكورة 

أعال�ه(... إلا أن ما يكش��ف عنه الدارس الفرنس��ي، ه��و توافر نص 

صين��ي يرقى إلى الق��رن الثامن الميلادي، ويسُ��تفاد مما ورد فيه أن 

المس��لمين هزموا الجيش الصيني، بقيادة الجنرال كاو سيين – تشي، 

ق��رب موقع تالاس، في الع��ام 751. وهو م��ا أوردَه مؤرخون عرب 

بدوره��م، إذ تحدثوا عن أن جنوداً مس��لمين هزم��وا قوات صينية في 

س��مرقند، وتعرف��وا إلى الورق، حس��ب الطريقة الصيني��ة، في عداد 

أغراض القوات الصينية المنهزمة. 



206

بي��ن هؤلاء أس��يرٌ لعبَ دوراً مهم��اً في هذه العلاق��ات، وهو: تو 

هوان، ال��ذي اقتيد إلى العراق، وبقيَ فيها بين العام 751 والعام 762، 

وصن��عَ فيها ع��دداً من التحف الصينية، فضلاً عن أن��ه علَّمَ عدداً من 

الصناّع المحليين »أس��رار« مهنته؛ ثم ما لبث هذا الأس��ير أن هرب 

من بغداد وعاد إلى كانتون من جديد فوق س��فينة تجارية، وكتبَ فيها 

سيرته المذكورة... إلا أن نصَّ سيرته ضاع، لكن قريبه تو يكو ضمَّن 

كتاب��اً له مقاطع من هذه الس��يرة، ولاس��يما في الفص��ول: 191 و192 

و193، وهو الكتاب المجموع الذي اس��تمرَّ ف��ي كتابته بين العام 766 

والعام 801. 

ولقد وجدتُ مناس��باً نقل المقطع المقص��ود: »أما عن مِهن صُناّع 

نس��يج الحرير الخفيف، وعن صائغ��ي جواهر الذهب والفضة، وعن 

المصورين، فإن العمال الصينيين هم الذين شرعوا في هذه الأعمال؛ 

وهما في مجال التصوير: فان شو ولييو تسو، المتحدران من العاصمة 

س��ي – نيان – فو، وفي نس��ج الحرير: يو هوان ولو لي، المتحدِّران 

من هو تونغ« )م. ن. ص 111 – 112(. يدافع الدارس الفرنس��ي عن 

فكرة مفادها أن الأس��ير الصيني، الذي حلَّ في الكوفة، بداية، قد بالغ 

في إظهار دورهم التأسيس��ي في صناعات العهد العباس��ي، مستدركاً 

أن دَورهم، في مجال نسج الحرير، قد يكون أكيداً في مدينة الكوفة.

وم��ا يقوله النص الصيني القديم ذكرَه الجاحظ )كما س��بق القول( 

من دون الأسماء الصينية، وهو ما يرسم في صورة مقربة بعضاً من 

فَ العباسيون إلى  هذا المس��ار القديم. ومعه نعاود طرح السؤال: أتعرَّ



207

صناع��ة الدمى مِن هؤلاء الأس��رى؟ أم أن علاقاته��م بالهنود – وهي 

نتْهم من ذلك؟  قائمة وقوية في ذلك العهد – هي التي مكَّ

لا يسع الدارس بتَّ هذه المسألة، بين أصليَها )الهندي أو الصيني(، 

إلا أن ف��ي إمكانه الوقوف على صل��ة الحكاية بالعرض الفني، إذ هي 

صلة مناس��بة للحديث عن هذه العلاقات، من جهة، وعن هذا الصنيع 

الفن��ي، من جهة ثانية. فمن يتفحص بناء »خي��ال الظل« يمكنهُ التنبه 

إل��ى انتظام الصلة البنائية، التي يقوم عليها، بين حكاية وعرض فني. 

وه��و ما اجتمع، منذ كتاب »كليلة ودمن��ة«، بين حكاية وصورة فنية 

لها. 

إلا أن الدرس يتطلب وقوفاً إضافياً، يتعدى مس��ألة المصدر نفسه، 

ليتناول مس��ألة »اس��تقبال« المس��لمين له��ذا الفن، أي��اً كان مصدره. 

فعملُ المش��عبذين يحتاج إلى فحص مزيد لجهة تناسبه أو عدم تناسبه 

مع البناء العقيدي الإسال�مي في مس��ألة الص��ورة: يتضح، ابتداءً من 

الش��واهد المذكورة أعلاه، أن عملَ المشعبذين كان يتجه إلى الأطفال 

خصوص��اً من دون غيرهم. كم��ا يتضح كذلك أن إنتاج مواد العرض 

الفن��ي لا يبل��غ إنتاج المصنوع��ات الفني��ة، أو النحتي��ة، ذات الأبعاد 

الثلاث��ة، وإنما هي مواد ذات بعدَين، فلا تقع في »التجس��يم« بالتالي. 

كم��ا في إمكان ال��دارس أن يلاحظ أن ف��ي كلام الغزالي وابن عربي 

أعلاه ما يشير إلى أن انتظام عمل المشعبذين يقوم على »التحريك«، 

ك«، مثلما هو  أي عل��ى افتعال حرك��ة والقيام به��ا، لا على »التح��رُّ

علي��ه عملُ الله، التلقائي والطبيعي في العال��م وبين الناس. هكذا يميز 



208

الغزالي مثل ابن عربي بين العمليَن، بل يتوسع ابن عربي في عرض 

ك« الدمى، ويقارنه ديني��اً بدور آدم.  عم��ل »الوصّاف«، أي »مح��رِّ

كما يعرض ما يقوم المشعبذ به قبل مباشرة العرض، ولاسيما شرحه 

للصور، ولكونها »مثلاً« ليس إلا، ما يشير إلى أن عملَ صانع الدمى 

»يوافق« الشرع الديني، ولا يخالفه أبداً. وماذا عن الاسم، بداية؟

قد يكون الاسم الشائع حالياً، »خيال الظل«، هو مقلوب التركيب: 

»ظل الخيال«، الذي يناسب واقع هذا الصنيع الفني؛ إلا أنني أجد في 

كلام ابن عربي أقربَ سند لغوي لهذه التسمية، إذ يتحدث عن »خيال 

الستارة«، وعن »صوره«. أما »خيال الظل«، فقد ورد بصيغته هذه 

ف��ي قصيدة ابن الف��ارض أعلاه. ومن المعروف ورود اس��م آخر في 

مص��ر متصل به��ذا الفن، وه��و: »بابة«، الذي يطُل��ق على العرض 

نفس��ه، ولاس��يما على النص المعد للعرض. ماذا عن ظهور هذا الفن 

في الديار الإسلامية؟

يختل��ف المؤرخون ف��ي تعيين تاري��خ »دخول« هذا الف��ن إليها، 

فالبعض يتحدث عن العصر العباس��ي، وغيره مثل شوقي ضيف عن 

القرن السادس الهجري )م. س. ص 64(، فيما يتأكد مثل هذا الحضور 

في القرن الميلادي الثالث عش��ر، مع ظهور ابن دانيال الموصلي في 

مص��ر. فقد حفظت المتون ثلاثة نص��وص لابن دانيال، هي: »طيف 

الخي��ال«، و»عجي��ب غري��ب«، و»المتي��م والضائع اليتي��م«. ومن 

المعروف عنه أنه رحل عن الموصل هرباً من اجتياح المغول للعراق، 

ووصل إلى القاهرة في العام 1267، في عهد السلطان الظاهر بيبرس. 



209

ويتض��ح من دلائ��ل مختلفة أنه كان��ت لابن دانيال صنع��ة متطورة، 

ما تعكس��ه معلومات عن أس��ماء بعض دماه: عجي��ب الدين الواعظ، 

وعسلية المعاجيني، وعواد الشرماط، ومبارك الفيال، وزغبر الكلبي، 

وناتو السوداني وغيرهم )71(. 

لقد عمدتْ الباحثة الإيطالية فرنشيس��كا ماريا كوراو، في دراس��ة 

بعنوان: »بضع ملاحظات على هامش البحوث في الأدب »الشعبي« 

العرب��ي«، إل��ى درس صال�ت ه��ذا الف��ن )»خيال الظ��ل«( وغيره 

م��ن وجهة نظ��ر أدبية، وضمن إط��ار »أدب اله��زل«، بين المجون 

والس��فه. وتوقف��تْ عند صال�ت بينة بي��ن ه��ذا الأدب )الجاحظ، أبو 

القاس��م الأصبهاني، أبو حيان التوحي��دي وغيرهم( و»خيال الظل«، 

كما يتضح، على س��بيل المث��ال، في الصلات المثبت��ة بين التوحيدي 

واب��ن دانيال، ولاس��يما في الليلة الثامنة عش��رة من كت��اب »الإمتاع 

والمؤانسة«، التي تستجمع أخباراً عن المومسات والمثليين الجنسيين 

والس��حاقيات وغيره��م، وهو ما س��يتناوله ابن دانيال ب��دوره. هذا ما 

يتناوله بدوره أبو القاس��م الأصبهاني ف��ي »محاضرات الأدباء«، في 

الفصل السادس عشر، الموسوم بـ»في المجون والسخف« )72(...

كم��ا يتوافر، في مصر تحديداً، تاري��خٌ متتابع لهذا الصنيع الفني، 

يتعيَّ��ن في عدد من صناعه، مث��ل: جعفر الراقص من القرن الخامس 

الهجري، قب��ل ابن دانيال في القرن الس��ابع الهجري، والذهبي وابنه 

محم��د في الق��رن الثامن الهجري، وابن س��ودون في القرن التاس��ع 

الهجري، وداود العطار المناوي وعلي نخلة والشيخ سعود في القرن 



210

الحادي عش��ر الهجري، وحسن القش��اش ودرويش القشاش في بداية 

القرن الرابع عشر الهجري، ومحمد أبو الروس ومحمود علي صالح 

ومصطفى الروبي في أواخر القرن نفسه، وأحمد الكومي والفسخاني 

ف��ي بداية القرن الخامس عش��ر الهجري، وأخذَ عنهما حس��ن خنوفة 

الذي توفي في العام 2004 الميلادي. وهي سلسلة مصرية تفيد أن هذا 

الفن تواصل واس��تمر في العصري��ن الأيوبي والمملوكي، ثم في عهد 

أس��رة محمد علي بلوغاً إلى مطالع القرن العشرين. بل ينسب البعض 

دخول هذه الصناعة الفنية إلى البلاد العثمانية ابتداءً من مصر نفسها، 

إذ نقلوا بعض فنانيها إلى إسطنبول لإقامة هذه العروض.

يتضح، من مصادر مختلفة، أن فن خيال الظل عَرف، خاصة في 

العهدين الأيوبي والمملوكي، انتش��اره الواسع وتطوره الأكيد، بحيث 

يقوى الدارس على إجراء س��ياق تاريخ��ي متتابع لهذا الفن في مصر 

بما فيه أخبار فنانيه المعروفين )73(. ويشير نصار، في كتابه المذكور، 

إلى أن هذا الفن بلغ من »المرونة في الحركة« ما جعله قابلاً للعرض 

في فناء الدار أو داخل فسطاط معين، وبات بالتالي وسيلة »من وسائل 

إحياء المواسم وحفلات الزواج والختان وما إليها« )م. ن. ص 334(. 

وهو ما ترد أخباره في تاريخ ابن أياس وغيره.

هذا ما بلغ دمش��ق بدورها، على ما ينقل س��عد الله ونوس عن فخر 

الدي��ن البارودي، في ش��هادة حية عن خيال الظ��ل، في مقدمة كتاب: 

»خيال الظل وأصل المس��رح العربي« لحس��ين س��ليم حجازي، في 

نهاية القرن التاس��ع عشر ومطالع القرن العش��رين: »كنا نتردد على 



211

محلات خيال الظل، المعروف باس��م قهوة كراكوز )...(. فكان مدير 

اللعب��ة يض��ع في صدر المقهى س��تاراً من قماش، في وس��طها قطعة 

مدورة من القماش الأبيض، في أس��فلها رفٌّ من خشب، يوضع عليه 

س��راج من فخار بنار زيت الزيتون، ويقف الرجل خلف الستارة التي 

يس��مونها »الخيمة«، ويمسك بيده عصا رفيعة يحرك رسوم أشخاص 

م��ن الجلد، إذا وضعت على الشاش��ة ظهر خيالهُا مجس��ماً من عكس 

ك الخيال، فيبدو وكأنه  النور عليها من الخلف، ثم يتكلم الرجل، ويحرِّ

يتكل��م، وكان يبدل صوته حس��ب أصوات الرس��وم« )74(. وقد يكون 

»دخول« هذا الفن إلى س��وريا متأتياً من تركيا العثمانية نفسها، بدليل 

تس��مية الع��رض بـ»الخيمة«، وهي التس��مية المأخوذة من التس��مية 

التركي��ة: »خيمة كراك��وز«، الذي ه��و التعيين الترك��ي )العثماني( 

لهذا الفن بعد وصوله إليها. ومن اللافت، في التركية، أن تس��مية هذا 

الصان��ع هي: »خيال��ي« )75(، وهو ما يلتقي مع اس��م »المُخايلِ« في 

التجربة المصرية. 

معاينة فنية

، ما شاع عند الهنود والصينيين.  يقوم هذا الفن على الرسم بالقصِّ

ولقد اتخُذتْ شخوص خيال الظل من جلود البقر، ويصورون منها، ثم 

يصبغونها، على ما تقتضيه ألوان الوجوه والثياب وأجسام الحيوانات. 

ى في قطع صغيرة، مدهون��ة بألوان قاتمة،  أو ه��ي من ال��ورق المقوَّ

كي لا ينفذ النور منها، ثم يجعل لكل قطعة عوداً أو قضيباً صغيراً أو 



212

ك الدمى بواسطتها من تحريك القطعة بسهولة. قصيراً، ليتمكن محرِّ

ق��د يكون مفيداً الاس��تدلال بما حفظته بعض المت��ون العربية من 

تعيينات لبعض مش��اهير هذا الفن: الأمير مسعود ) – 1127(، الماهر 

في القص والتصوير والتزويق، »لا يلحقه أحد في ذلك«.

ومنهم: اللخمي ) – 1352(، الماهر بدوره في فنون النقش ورس��م 

الهياكل والزركش��ة والتطعيم. ومنهم: تغري بردى، البارع في الرسم 

بالقص. ومنهم: محمد شمس الدين الرسام )في القرن الخامس عشر(، 

المشهور في التذهيب وعمل المزهرات وقصِّ الورق )76( وغيرهم.

وم��ن يعد إلى ع��دد من كتابات المستش��رقين، خصوصاً في القرن 

التاس��ع عشر، وفي عدد من المدن، يتحقق من انتشار هذا الفن، وإقبال 

العائلات عليه، س��واء في القاهرة أو في إسطنبول نفسها: »كنت أقصد 

بي��را )Péra(، لكي أس��تعيد محاورة الأوروبيين. ذات يوم، اس��توقفنَي 

ملص��ق كبير عن المس��رح، موضوع عل��ى الحيطان، ويعل��ن افتتاح 

الموس��م المسرحي. سيبدأ )الموسم( مع فرقة إيطالية لمدة ثلاثة شهور، 

وكان أحد الأس��ماء يلم��ع بأحرف كبيرة، بوصفه »النجم« المس��رحي 

يني )الموسيقي  في هذه الفترة: إنها روزي–تاكش��يناردي، مطربةُ روسِّ

الإيطالي( في أحلى أيامه، والتي خصصَ لها ستاندال )الكاتب الفرنسي( 

صفح��ات جميلة« )77(. كما يذكر فولني أيضاً أس��ماء فنانين أوروبيين 

آخرين، ممن جذبتهم »شمس الشرق«، فقدموا فيها عروضهم المسرحية 

والغنائية. ويفيد كذلك أن هذه العروض كانت تقُدم في »مس��رح بيرا« 



213

نفس��ه، أو أمام السلطان، وأنه كان من الصعب الحصول على بطاقات 

الدخ��ول، بعد أن يتمَّ توزيعها للبيع في الفن��ادق والمقاهي التي يرتادها 

الأوروبيون. كما يصف المس��رح نفس��ه، الذي حض��ر أحدَ عروضه، 

برفقة مدير صحيفة بالفرنسية تصدر في إسطنبول...

لكن فولني يتوقف خصوصاً، في حديثه عن المسرح، عند عروض 

»الكراكوز«، ويعلمنا أن الفرنس��يين حينها كانوا يعلمون بوجود مثل 

هذه الدمى. لكنه يتضايق من كون هذه العروض تقُدَّم للشبيبة، مشيراً 

إلى أن أرب��اب العائلات كانوا يتفاخرون بكونه��م »يهَِبون« أولادهم 

فرص��ةَ التمت��ع برؤية ه��ذه العروض، الت��ي تصلح له��م تربوياً، في 

حس��ابهم. يقع المس��رح في »س��احة سيراس��كييه«، ويعرض عمل: 

»كراكوز، ضحية عفته« بالأحرف العريضة على المدخل. والعرض 

قسمان: واحد مخصص لكراكوز، والثاني )الذي يؤديه أربعة ممثلين( 

بعن��وان: »زوج الأرملتين«، والذي ه��و عبارة عن عمل تهريجي – 

هزلي من فئة الأعمال الموس��ومة: »تقلي��د«. يصف فولني الممثلين، 

الذين يتكفل بعضهم بأدوار النس��اء، مضيفين على رؤوس��هم شَ��عراً 

بضفائ��ر طويل��ة، فضلاً عن تكحي��ل عيونهم وتلوين أيديه��م بالحناء 

الأحمر. ويتوسع في الوصف، متحدثاً عن أسعار الدخول، التي يرفع 

معدلهَا بعض »الأفندية« إن ش��اؤوا؛ كما يتحدث عن مرفقات رس��م 

الدخول، إذ تتيح لرواد المس��رح تناولَ شراب القهوة والدخان مجاناً: 

الصالة تتس��ع تباعاً لزوارها، من دون امرأة واحدة، فيما استقدمَ خُدَّام 

المنازل أولاد العائلات...



214

نجد كلاماً آخر يفيد في التعرف إلى كراكوز عند المستشرق تيوفيل 

غوتيه، ويش��رح فيه العرض الذي يتم في حديقة، ويتوقف خصوصاً 

مة في هيئته  لوصف دمية الكراكوز نفسها، من ألوان وعلامات مضخَّ

وداعية للمرح )م. ن. ص 540 – 542(. كما يتحدث عما يقع عليه في 

مقه��ى، ومنها تصاوير الفن: »الكل يعرف أن القرآن يمنع التصوير، 

م��ا يتقيد به الأت��راك تماماً، وينظرون إلى إنتاجات الفنون التش��كيلية 

مثل منتجات وثنية: هذا في المبدأ، إلا أنهم أقل تشدداً في واقع الأمر، 

ذل��ك أن المقاهي مزينة بأن��واع مختلفة من المحفورات )الفنية(، ذات 

المستوى الفني الضعيف، ما لا يصدم أبداً التشدد الإسلامي«. ويمكن 

التع��رف، في وصف��ه، إلى بعض ه��ذه الأعمال: عمام��ة الدراويش 

الراقصين مرس��ومة بحروف عربية، وموضوعة فوق حامل مادي؛ 

وأسُ��ود وغيرها من رسوم الحيوان )التي يعود بعضها للفنان فيكتور 

آدم(؛ ومُحاربون من خراسان بش��واربهم المميزة، وفوق أحصنتهم؛ 

نابليون في إحدى معاركه؛ وأسماء الله والإمام علي بحروف جميلة مع 

زخرفات بعضها نبات��ي؛ وصورة محمد علي، حاكم مصر؛ وغيرها 

من الموضوعات الفنية الكثيرة، الموضوعة في أطر بأس��عار باخسة 

)م. ن. ص 517 – 518(.

دمى آسيوية

تفتخر »مؤسس��ة الش��رق« )Fundacao Oriente(، في لش��بونة، 

بمجموعاتها الفنية الدائمة الخاصة بالشرق )تمَّ افتتاح متحف المؤسسة 



215

ف��ي العام 2008(، المتوزعة في غير ف��ن، ومنها »خيال الظل«، وقد 

ص��تْ كتاب��اً تعريفياً بمجموع م��واد هذا الفن ف��ي المتحف )78(.  خصَّ

وتملك »المؤسس��ة« ما يزي��د على 14 ألف مادة من م��واد هذا الفن، 

ما ق��د يجعلها المجموعة الأكب��ر في العالم، خصوص��اً وقد أدرجتْها 

ف��ي سياس��ات المتاحف والع��روض. ومن يعد إل��ى معروضات هذه 

عها في ع��دة بلدان، هي التالية: الهند  المجموع��ة )79(، يتحقق من توزُّ

)ف��ي أربع ولاي��ات(، وأندونيس��يا، وماليزي��ا، وتايلان��د، وكمبوديا، 

والصين، وتركيا. 

من يتوقف أم��ام معروضات هذه المجموعة الن��ادرة، يتحقق من 

كونها تنتسب إلى الفن نفسه، مع اختلافات وتنوعات بين هذه التجربة 

وتلك. هذا ما يظَهر في الأحجام، في الرسم، في التلوين، أو في الهيئات 

المتباينِة للدمى نفس��ها )بين قريبة من الهيئات الآدمية، وبين تشويهها 

العَمْدي في بعض الأحوال(، إلى غير ذلك من السمات الدالة على هذا 

الفن، الذي اعتبرته منظمة اليونيسكو مؤخراً في عداد فنون العالم.

من يتاب��ع المواد التعريفي��ة بهذه التجارب، في كتاب المؤسس��ة، 

يتحقق من حصول تدقيقات تاريخية وفنية مزيدة لها، مش��فوعة بآخر 

الكتب والدراس��ات عنها، ما لا حاج��ة لعرضه، لأنه يتعدى مراد هذا 

الفصل. ويعود تاريخ هذا الفن، حس��ب بعض دارس��يه، إلى أكثر من 

ألفي س��نة: بدأ في الصين في عهد أس��رة هان الغربية بين العام 206 

قبل المسيح والعام 220 قبل المسيح، ثم ازدهرَ في تواريخ أسُر صينية 

حاكمة غيرها. ومن يدافع عن هذه النشأة يستند – في ما يستند إليه – 



216

إلى التسمية الأجنبية التي جمعتْ بين الظل والصين، كما في التسمية 

الفرنس��ية: )ombres chinoises(، ما معن��اه: »الظلال الصينية«. إلا 

أن دارس��ين آخرين ينسبون نشأته إلى الهند، وإلى طقوس دينية فيها، 

بداية، قبل أن تتحول إلى صنيع فني قائم بنفسه، للإمتاع والتسلية. وهو 

ما يربطه بعض الدارسين بملحمة »المهابهاراتا«، التي استلزمتْ، في 

تقديمها على أوسع نطاق بشري، مثل هذه العروض الفنية، كما يبدو.

ما يظَهر، في هذه النشأة، بعيداً عن أوليتها، سواء في الهند أو في 

الصين، هو التباين الأكيد بين بداياتها وتجلياتها اللاحقة، حيث إن هذه 

العروض ناسبتْ، في تجاربها الأولى، الطقوس الدينية، أو العروض 

الحكائي��ة، م��ا كان يخصُّ الكب��ار تحديداً. بينما ينتب��ه الدارس إلى أن 

تجلي��ات هذا الف��ن اللاحقة، على ما يتضح ف��ي أكثر من نص عربي 

قديم، أو في بعض التجارب العراقية والمصرية والتركية )العثمانية(، 

تخ��صُّ الأطفال تحدي��داً، أو في المق��ام الأول. كيف ج��رى مثل هذا 

التحول؟ ما دواعيه؟ أتكون الخشية من »إحياء« الدمى مانعاً من دون 

عرضها عل��ى الجميع، واقتصار عرضها بالتال��ي على الصغار من 

دون غيرهم؟ 

ق��د يكون ه��ذا التفس��ير ممكن��اً، إلا أن الباحث يلاح��ظ كذلك أن 

إنتاجات ابن دانيال المعروفة، والتي بلغتنا، اتسمت بالنقد الاجتماعي، 

م��ا يتع��دى بالتالي عروض الأطفال. أيعني هذا تحويلاً مس��تجداً لهذا 

الفن؟ أيعني هذا تملُّكاً »شعبياً« له، يبُعده عن عيون القضاة والحكام، 

مثل تجليات وإنتاجات أخرى مما راج في ثقافة وتقاليد العامة؟ أيعني 



217

ه��ذا وجود الفن عينه بصيغتيَن متباينتيَن ومتزامنتيَن، واحدة للصغار 

وأخرى للكبار؟

بعي��داً عن الأصل والتس��مية، ق��د يكون »بلوغ« ه��ذا الفن الديار 

العربية والإسلامية متأتياً، من هذا البلد أو ذاك، وفق مسار التفاعلات 

بي��ن المنطقتيَن. وهو م��ا قادني، في هذا الفصل، إلى ترجيح وصولها 

من الهند إلى العرب في العهد الإسلامي، كما سبق القول...

لـ»خي��ال الظل« تقليد صُنعي وعَرضي وفني س��ابق على تواجده 

في الديار العربية والإسال�مية، وهو ما يتطلب مزيداً من الدرس في 

تاريخٍ لا يزال قس��مٌ كبير منه طيَّ النس��يان والإهم��ال. ولقد بان، في 

خلال العرض أعلاه، أن لهذا الفن وجوده الأكيد، منذ العصر العباسي 

على الأقل. وما يس��توقف في تتبع مس��ار هذا التاريخ، والتوقف عند 

بعض وقائعه وعلاماته، هو أن حديث الصورة – أياً كان شكلها – لم 

ينقطع منذ هذا العهد في هذه الديار. 

إلا أن الحدي��ث عن الصورة الإسال�مية يع��ود إلى ما قبل العصر 

العباس��ي واقع��اً، لو وضعنا جانب��اً الفترة الصراعي��ة حولها في عهد 

دُ عليه، لجهة العصر الأموي، يتعين  بعض الخلفاء الأمويين. وما أشُدِّ

في مجموع��ة من العلامات والوقائع الدالة على هذا المس��ار، وتؤكد 

إيرادَ )أو جوازَ إيراد( صورة الخليفة فوق القطعة النقدية. وهو صراعٌ 

تعيَّ��نَ – على ما درس��تُ – ف��ي فترة بناء »هيب��ة« الدولة وصورتها 

الرمزية، في عهد الخليفة عبد الملك بن مروان وصولاً إلى عهد ابنه، 



218

الخليفة هش��ام. فقد دارَ صراع حول وجوب امتلاك الدولة الإسلامية 

لعملة خاصة بها، بدل اس��تعمال العمال�ت المتوافرة، ما جعل الخليفة 

يلجأ إلى محاكاة س��كِّ العملة، كم��ا كانت عليه عند الرومان والفرس، 

وما يقتضيه الس��كُّ من إنزال لصورة الحاك��م. وهو قد عرفَ – على 

م��ا هو معلوم – تجليات مادية مختلف��ة للعملية )ليس هنا مجال تتبعها 

وسردها(، وانتهتْ واقعاً إلى اعتماد عملة من دون صورة )80(. 

هذه الواقعة التأسيس��ية قد لا تكون تأسيس��ية لأشكال تجليات الفن 

الأخرى، إذ عرفنا، في أكثر من موقع أموي، ولاس��يما في قصورها 

في بادية الش��ام )في الأردن حالياً(، وجوداً للصورة الآدمية وغيرها 

)م��ا اعتبُر مث��ل امتدادٍ أو تحويلٍ للفن الرومان��ي والبيزنطي في الفن 

الإسال�مي الناشئ(. إلا أن من يتابع أخبار المتون، ومن يعاين بعض 

المحفوظ��ات الأثرية، يتحقق من وجود الصورة، س��واء في الكتاب، 

والبي��ت، والقص��ر، من قبل فناني��ن حفظَ لنا التاريخ بعض أس��مائهم 

كذلك.

كم��ا يتبين الدارس، في العصر العباس��ي، وف��ي صورة متزايدة، 

اقت��رانَ الصورة بالكتاب، من جهة، واقت��رانَ الصورة بالحكاية، من 

جهة ثانية. ولقد حظي الدرس بعدة معطيات دالة على هاتين السمتين: 

رة، طبية وجغرافي��ة وأدبية وغيرها، يمكن  م��ا توافرَ من كتب مصوَّ

تتبعه ابتداءً من القرن العاش��ر الميلادي، ما يناسب العصر العباسي، 

إذاً، إذا أخذنا من كتاب »النجوم الثابتة« لعبد الرحمن الصوفي )903 

– 986( علام��ةً دال��ة في هذا المس��ار )81(. وهو ما اس��تمرَّ حضورُه 



219

وإنتاج��ه، بل اطَّ��رد في العقود والقرون التالية. هذا ما بلغ، في الحقبة 

العثمانية، حداً أقوى وأش��د، إذ بات الس��لطان يحت��اج – كما كتبت – 

إل��ى »صورة فني��ة مأذونة«، باتت في عداد »هيئ��ة« الحكم الرمزية 

والإش��هارية. هذا التلازم بين الصورة والكت��اب ترافقَ تاريخياً وفنياً 

م��ع تلازم آخ��ر، بين الحكاية والص��ورة، ما يتعين ابت��داءً من كتاب 

»كليل��ة ودمن��ة« لمترجمه ابن المقفع )حوال��ي 720 – حوالي 756(، 

وبلغ مع يحيى الواس��طي، ف��ي تصويره لـ»مقام��ات« الحريري في 

القرن الثالث عشر، تجليه الأجمل. 

الدمية والكتاب

ت »مكتبة فرنس��ا الوطنية«، في العام 2001، معرضاً مرفقاً  خصَّ

بكتاب عنوانه: »فن الكتاب العربي: من المخطوط إلى كتاب الفنان«، 

يتن��اول بالصورة والتحلي��ل جوانب من هذا التاريخ، م��ن فن الكتابة 

إل��ى فن الصورة في المخطوط العربي – الإسال�مي خصوصاً. ولقد 

توقفتْ الدارس��ة دومينيك كليفنو، في هذا الكتاب، في معرض تناولها 

له��ذه الص��ور، عند جانب قلما أش��ار إليه الدارس��ون، وهو ما يمكن 

صوغه في السؤال التالي: أهناك صلات، وأي صلات، بين التصوير 

في مخطوطٍ وبين رس��وم »خيال الظل«؟ وهو سؤال لازمٌ، طالما أن 

ب عملهَم بالضرورة  صانعي الدمى يحتاجون إلى رسم أشكالها، ما يقُرِّ

ري��ن، فضلاً عن أن بع��ض الصانعين  م��ن عمل الرس��امين والمصوِّ

جع��لَ الدمى ملون��ة كذلك. الدارس��ة كليفنو لا ت��درس التصاوير من 



220

هذه الزاوية، بل تكتفي بإش��ارة، في مت��ن مقالتها، إلى هذه الصلة، إذ 

تكتب: »هناك نسخة أخرى )لتصوير »مقامات« الحريري، غير التي 

أنجزه��ا الواس��طي(، تعود إلى الربع الثاني من القرن الثالث عش��ر، 

وإلى ش��مال العراق على الأرجح )82(، وتشتمل على صور إيضاحية 

تتأت��ى، على الأرج��ح، من تأثيرات مصدرُها ص��ور الدمى الخاصة 

بـ»خيال الظل«، والتي كانت منتش��رة بقوة ف��ي المجتمع العربي في 

ذلك العهد« )83(.

ه��ذا ما يتكرر في صفحة أخرى م��ن الكتاب، ملحقة بمقالتها، في 

التعلي��ق على مزوقة واردة في المخطوط المصور، الذي تحدثت عنه 

كليفن��و. التعليق يعود لآني فرناي – نوري، وتتحدث فيه، في صورة 

أوضح، عن الصلة المذكورة، إذ تكتب: »إن تأثير خيال الظل ظاهر: 

التقاطيع الش��كلية )للدمى(، ولاس��يما لأبي زيد، تبدو مسقطة إسقاطاً 

عل��ى الورق��ة، وقابلة للانتزاع من الأرض )الت��ي تقف عليها، والتي 

ل��م يت��مّ تحديدها(، كما أن النبتة )في جوار أب��ي زيد( تبدو موضوعة 

وضعاً في الفضاء« )م. ن. ص 136(. 

م��ا تقوله الدارس��ة يس��تدعي التوق��ف، والتدقيق، من دون ش��ك، 

خصوص��اً وأن مثل هذه الأق��وال تقترح جديداً في التفس��ير. وهو ما 

يمك��ن لأي دارس قبوله، خصوصاً وأن التج��اورات هذه طبيعية، قد 

تتأتى من مصورِ أيِّ مخطوط، أو من أيِّ صانعٍ للدمى )ومن راسمِها 

ف��ي المق��ام الأول(. ويزيد من قيمة ه��ذا الاقتراح كون الممارس��تيَن 

تندرجان في الس��ياق التاريخي عينه )خصوصاً القرن الثالث عشر(، 



221

وربما في البيئة نفسها، أي البيئة العراقية تحديداً.

ما »يبدو« )حس��ب قولها( للدارسة، يمكن أن يبدو لأي ناظر إلى 

المخط��وط المذك��ور، وهو أن تفاصيل هيئة أبي زي��د تبدو قريبة من 

هيئة الدمى، ولاسيما لجهة وقوع الرسم فوق خلفية بيضاء، ما يجعله 

»مُس��قطاً«، أو مقحماً، أو مزيداً على الرس��م، أي من خارجه. إلا أن 

هذا الاس��تنتاج يستند واقعاً إلى ما »يبدو« للعين، من دون استناد إلى 

ما هو معروف عن الفنَّين، ولاسيما لجهة الصنع الفني في كليهما. فإن 

ينزل الرسم على خلفية بيضاء، قد لا يكون الدليلَ على »إسقاط« ما، 

إذ قد يعود الأمر، وببساطة، إلى أن تقاليد التصوير في تلك العهود ما 

كانت تخُفي كونها ترس��م الصور فوق الورق، ما يجعلها تحتفظ بلونه 

الطبيعي. وهو ما يلحظه الدارس في كثير من تصاوير المخطوطات، 

ر لأش��كال رسوم  لُ دليلاً بالتالي على اس��تعمال المصوِّ وهو لا يشُ��كِّ

الدمى فوق الورق المخطوط.

كم��ا يقوى ال��دارس كذل��ك على ملاحظة ع��دة أم��ور واقعة في 

بناء مش��هد الهيئات الإنس��انية، س��واء في الدمى أو في المخطوطات 

رة تتخذ وضعيات شديدة التبدل  رة: منها أن الش��خوص المصوَّ المصوَّ

بين صورة وأخرى، بين جالس��ة أو واقفة، أو فوق حصان، أو ممدَّدة 

على س��رير، وغيرها من الوضعيات التي تقوم على »ثنَْي« تفاصيل 

الجسم المطلوب تصويره... وهو ما لا تلبيه الدمية المصورة من دون 

ش��ك، التي تحتفظ بش��كل ثاب��ت قابل للتحريك الخفي��ف ليس إلا. إلى 

ه��ذا، في إم��كان الدارس أن يلاحظ أن أحج��ام الهيئات المصورة في 



222

المخطوط تتعدى في بعض الأحيان الأحجام التي تبلغها الدمى، حيث 

هي ذات مقاسات أكبر في المخطوطات المصورة، منها في الدمى. 

ومع ذلك، يبدو اقتراح الدارس��تيَن الفرنس��يتيَن ممكناً في عدد من 

المخطوط��ات المصورة، إذ تبدو ص��ور الهيئات فيها قصيرة الحجم، 

من جهة، عدا أنها تبدو كذلك، من جهة ثانية، في وضعيات »جانبية«، 

ما يسُ��هِّل وض��عَ الدمية فوق ورق المخطوط، ونقلَ تقاطيع جس��مها. 

وهو ما أمكنني تبينه في المخطوط اليمني المذكور في فصل س��ابق، 

حيث تبدو صور بعض الشخوص متتابعة ومنفصلة في الوقت عينه، 

»مُس��قطة« فعلاً فوق الورق، عدا أنها قصيرة الحجم... فيما لا نقوى 

على قول الشيء عينه مع صور الواسطي في »المقامات«. 

وتبقى الملاحظة الأهم في هذا السياق: لمَِ لا يكون مصور الهيئات 

هو مصور الدمى أيضا؟ً أليس في إمكان فنان المخطوطات القيام بعمل 

فن الدمى، وهو صاحب القابليات الفنية المناسبة؟ الجواب إيجابي عن 

هذا الس��ؤال، عل��ى الرغم من أن صُنع الدمى يحت��اج إلى عمل مزيد 

على عمل المصور، وهو إنزال الرس��وم ف��ي هيئة »ميكانيكية«، أي 

آلية، إذا جاز القول. 

الش��راكة ممكن��ة، على الأرجح، م��ن دون أن تعن��ي بالضرورة 

اس��تعمال الفنان لهياكل الدمى في أش��كال صور المخطوطات. وهي 

شراكات يتحقق منها الدارس في أكثر من صنيع فني قديم في التجارب 

الإسال�مية، بين الزي والآنية والجداري��ة وغيرها. وهو ما يتعين في 



223

صي��غ أو مقترحات، يتكفل بها »المعلِّم« في محترفه، ويطلب تنفيذها 

م��ن الصن��اع العاملين معه، أو هي مما يت��مُّ تناقله من صيغ فنية، بعد 

استحس��ان الحاكم أو المقتني أو المتذوّق لها، ما يمكن أن يشكل نمطاً 

مستحَس��ناً في فترة حكم، أو في منطقة بعينها، ما يقترب مما يس��مى 

»الأسلوب« في الأزمنة الحديثة.

يتحدث ابن الجوزي عن مجالس القصاصين فيكتب: »إنما يستمع 

م��ن ه��ؤلاء على س��بيل الفرجة« )84(؛ وه��و جمعٌ بين ق��ول الحكاية 

وتخيُّله��ا م��ن قبل س��امعيها، فكيف لا يكون هناك جم��عٌ بين ما تقوله 

الحكاية وما يمكن للتصوير أن يقوم به ابتداءً منها؟

ه��ذا الجم��ع يحتاج إلى درس مزيد، بل يحت��اج الدرس إلى ما هو 

أبع��د من ذل��ك، طبقاً لقول ابن الجوزي، وهو أن أي ثقافة لا يمكن أن 

تعي��ش من دون صورة، م��ن دون إظهار الهيئات والأش��كال، وبقوة 

الرسم واللون. فالأدب، أياً يكن نوعه الأدبي، يحتاج إلى الإظهار، من 

القصيدة إلى الحكاية، وهو ما يحتاجه أي نمط »إخباري« هو الآخر، 

إذ يتطلب تعيينات تخص المكان والزمان والشخص وغيرها.





225

تبدو صورة »الحدود« مناس��بة للحديث عن »الفن والحرية«، أي 

مه، أو يهدده، أو يمنعه، أو يراقبه وغيرها  ع��ن علاقات الفن بما يحرِّ

من الممارسات المقيدة له. فما الحدود؟ 

لا نقوى على التبضع والش��راء في الأمكنة الواقعة ضمن الحدود 

التي ننتق��ل إليها من دون تبديل عملات، عدا أن الحدود تطلب وجود 

س��فراء، أي وس��طاء، يت��مُّ قبول )أو ع��دم قب��ول( أوراق اعتمادهم، 

واللجوء إليهم في حالِ خرقِ أحد المس��افرين قانوناً قد لا يكون سارياً 

ف��ي بلده، وإنما في البل��د الذي حلَّ فيه. كيف لنا أن ننظر إلى الواقفين 

في الصف أمام ش��رطة الدخول عند الحدود؟ أنحتاج إلى جواز السفر 

لك��ي نك��ون »موجودين«؟ وماذا لو س��رنا في ش��وارع إنجلترا وفق 

}حدود{ الفن المخترَقة



226

القوانين المتبعة في الطرق الفرنسية، أي وفق المسموح به والممنوع 

عن��ه فيه��ا، لا في إنجلترا؟ ه��ل يعني ذلك أننا عل��ى خطأ، وأي خطأ 

بالتالي؟ ما تعني التمايزات؟ ما قيمتها؟ ما تساوي في حساب الطبيعة 

ة ضمن حس��ابات  الإنس��انية، وفي حس��اب التدبيرات والقوانين المقرَّ

مخصوصة؟ هل نس��ير بالمقلوب، أم لا نحس��ن الس��ير، أم لا نعرف 

المشي، إذا أخَلَّينا بنظام السير في إنجلترا؟ كيف لنا أن ننتبه إلى وجود 

»الحدود« هذه؟ كيف لنا أن نعرفها؟ هذا ظاهرٌ بين الدول، في خطوط 

نة أحياناً، تشير إلى الفصل بينها، ولكن كيف نتبين الحدود  مادية، ملوَّ

بي��ن المناطق الرمزي��ة، أي الواقعة في اعتقادات البش��ر وتمثلاتهم، 

ومنها الفنون؟.

أربعة انتقالات لحدود

يفُضل الدارسُ الكلامَ عن »حدود«، لأنه يرى أن ألفاظ »الحرية« 

أو »الرقاب��ة« أو »التحري��م« أو »النهي« أو غيره��ا تحدُّ الكائن في 

نطاق��ات دلالي��ة، وربما ثقافي��ة واعتقادية، فيما يبق��ى لفظ »الحدود« 

داً، من دون حم��ولات أخلاقية ودينية، بع��د تغيُّر حمولاته عن  مج��رَّ

معاني��ه الإسال�مية القديمة. فلف��ظ »الحدود« صالحٌ لتن��اول الحالات 

كله��ا، التي تطلب الفصل وتأكيد الق��وة بين المناطق الاعتقادية. كيف 

لا، ونح��ن لو تجولنا في عدد من المناطق الإنس��انية التي وقعتْ فيها 

ممارسات ووقائع لفصل »الحدود«، لوجدنا أنها حافلة بالشواهد على 

انتق��الات الحدود هذه، بين ثقافة وأخرى، بي��ن طور تاريخي وآخر، 



227

وضمن الثقافة الواحدة. وقد انتهى الدارسُ إلى رس��م أربعة انتقالات، 

أو أربع محاولات لرسم حدود في المعتقدات والفنون.

تْ العودة إلى الكتابات القديمة، في الإغريقية والعربية، لتنبهَ  لو تمَّ

الق��ارئ إل��ى أن لفظ »الجن« )Genius(، مش��ترك بينه��ا، ولعله من 

أص��ل يوناني اعتمدتْ��ه العربية )ثم اللغات الهندي��ة – الأوروبية نقلاً 

عن اليونانية(، ويعني، في هذه اللغة أو تلك، »التابعَ«، قبل أن تتفرع 

منه دلالات قرنتَْه بـ»العبقري« و»الجنون« و»التميز« وغيرها. هو 

»التابع«، إلا أنه هو الذي يمدُّ غيره، الشاعرَ تحديداً، بالكلام »البليغ« 

و»النفيس«، ما يميزه عن الكلام »العادي« و»المشترك« بين البشر: 

كلام منفصل عن غيره، ومعيَّنٌ على أنه الأجمل والأس��مى والأصح. 

كيف لا، ونحن نعرف أن عدداً من الشعوب لم يتأخر عن قتل الشاعر، 

بل الع��رّاف، الذي كان يخُطئ في أقواله، أي تنبؤاته. فنحن نتبين في 

هذا الطور تعايش��اً وتنافس��اً، ثم انفصالاً، بي��ن »الكاهن« )والعراف 

والساحر( وبين الشاعر، يؤدي إلى احتلال الثاني وظيفة الأول.

م��ا يمكن قول��ه، والالتفات إليه، هو كون الش��عراء القدامى طلبوا 

عب��ر الجن »اخت��راق« الحدود، الت��ي كانت تفصل بين عالم البش��ر 

وعال��م الخفاء )حتى لا أطلق عليه تس��ميات أخرى(: أن تقول ش��عراً 

متمي��زاً يعن��ي أنك تجلبه من مكان لا يصله أح��د )»وادي عبقر« في 

الجاهلي��ة العربي��ة(، ولا يقوى على اجتياز ح��دود أي كان، بل توجد 

قوى وس��يطة، هي »الجن« تحديداً، التي تنقل الكلام من الحيز الخفي 

إل��ى حيز البش��ر. كلامٌ ممه��ور بقوة الخ��رق التي تس��هِّلهُ قوى غير 



228

بش��رية، قد تكون مس��موعة من دون أن تكون مرئية، مثل العديد من 

المخلوقات التي عرفتْها أس��اطير الش��عوب عن أنصاف الحيوانات – 

أنصاف البشر. 

هذا ما نعرفه عن الش��عر، كما عن الغناء، في عدد من الأس��اطير 

ثنا عن »أصوات« لا  القديمة )مثل أس��طورة أورفيوس(، والت��ي تحُدِّ

مثيل لها، متميزة، أي من صنيع الجن، ما لا يقوى البش��ر على فعله. 

ه��ذا ما أجد أخباره في العربية القديم��ة وأخبار الجاهلية واعتقاداتها، 

بين الش��عر والجن، وبين الغناء والجن. ه��ذا يصح في الغناء كما في 

الع��زف: »العزي��ف: أصوات الجن ولعبهُ��م، وكلُّ لعبٍ عزفٌ« )85(. 

وأجد في كتاب المس��عودي »مروج الذه��ب ومعادن الجوهر« أقوالاً 

وأوصاف��اً عديدة ع��ن هذه الأص��وات الخصوصية والممي��زة: »أما 

الهوات��ف فقد كان��ت كثرت عند الع��رب، واتصل��ت بديارهم، وكان 

أكثره��ا أيام مول��د النبي – صلى الله عليه وس��لم – وفي أولية مبعثه. 

ومن حكم الهواتف أن تهتف بصوت مسموع وجسم غير مرئي )...(. 

وقد كانت العرب قبل ظهور الإسلام تقول: إن من الجن من هو على 

صورة نصف الإنسان، وإنه كان يظهر لها في أسفارها وحين خلواتها 

وتسميه شقاً« )86(.

هذا ما يمكن تبينه في مجال الرؤية أيضاً، حيث إن الجن »يرُي« 

البش��ر صوراً وأطيافاً لا يرونها عادة، بل قد تصيبهم »الخَطْفة« من 

جرّاء ذلك. إلى هذا، فإن الجن، ومنها إبليس، تقُدم على صنع أعمال، 

منه��ا نحت الأنصاب وغيرها مما يعد أعمالاً متميزة ومجلبة للش��ر، 



229

طالما أنها تأتي بصور وهيئات من مناطق »محظورة«. 

نتبي��ن كذل��ك أن للج��ن مواضعه��ا: لها موض��ع ف��ي البادية، هو 

»عبقر« )ويرد في القرآن(، ولها »منازل« أيضا »يكُره النزول بها« 

طبع��اً. ونتبين أن الش��عراء »يهيمون« في هذه المواضع: فالش��يطان 

»يستهوي« الشاعر، بحيث يصبح »حيراناً هائماً«، ذلك أن الشيطان 

��ه بأذى«،  »فتان«، له قدرة على أن »يخبط« الإنس��ان، أي أن »يمسَّ

و»يجنه«، و»يخيله«، عدا أنه »يخطر« في قلب الإنسان، أي يوصل 

إليه »وسواس��ه«. ونعرف أن الجن، أي ع��دداً منها، يلازم عدداً من 

الش��عراء: مث��ل أبلي��س لامرئ القيس، ومس��حل للأعش��ى وغيرها. 

والجن »يس��ترق« السمع، من جهة، أي »يقرب من السماء، فيستمع، 

ثم يذيع«، أي وساوس��ه. كما أن الش��اعر يس��ترق الس��مع للجن، من 

جهة ثانية، أي يذهب إلى لقائهم، ويذيع، هو بالتالي، هذه الوس��اوس. 

وتس��مي العربية هذه العملية بـ»الختل«، أو »الاستراق«؛ ونحن نجد 

في هذا الأمر الأس��باب التي أدت إلى تش��كيك الإسلام بالشعر. وهي 

أسباب تجد في »الاستراق« إلى عالم غير منظور انصرافاً إلى السوء 

واقتراف الخطأ. 

لق��د طلب��ت الديانة الإسال�مية القطيعة مع الش��عر بوصف��ه منبعاً 

اعتقادياً، وعدم اعتباره بالتالي مصدراً للمعرفة. وهو ما نجده بيناً في 

ق��ول مأثور لعمر بن الخطاب: »كان الش��عر علمَ قوم لم يكن لهم علمٌ 

أصحُّ منه«. ولكن ما الذي »يبُلغه« الش��يطان للشاعر؟ أو عما يبحث 

الشاعر في »عبقر«؟ كيف يتحقق الاتصال بين الطرفين؟



230

مة«  نجد في أخبار العرب القديمة أقوالاً تفيد عن العلاقات »المحرَّ

أو »الخاطئة« التي أقامها أعداد من البش��ر، مثل الش��عراء والمغنين 

والنحاتي��ن والعازفين وغيرهم، مع الجن ولاس��يما م��ع إبليس. وهي 

علاق��ات »اجتياز«، عبر وس��يط، لمناطق ي��راد فصلها عن غيرها، 

أي ع��ن عالم البش��ر، فلا تقع في متناولهم. كما ل��و أن العمل اختراقٌ 

لمنطقة غير منظورة، وللش��يطان وحده قدرة اجتيازها، هو الوس��يط 

بي��ن عالمَين، بين العيني والخفي. كيف لا يكون وس��يطاً متنقلاً، وهو 

طي��ف، أي إمكان ص��ورةٍ لا تتحقق إلا بعد قبول الإنس��ان لها؟ كيف 

لا يمل��ك هذه الق��درة، ولعينه نفاذٌ س��يئٌ على البش��ر! إبليس هو هذه 

الق��درة عل��ى الإتيان بأعم��ال، بصور، ليس��ت لكل البش��ر، بل لعدد 

منهم ممن أقاموا الحوار معه، ممن جعلوا أطيافه صوراً، ووساوس��ه 

أش��عاراً. إلا أن هذه العلاقة تخُيف بقدر م��ا تعُجب. وهو ما ننتبه إليه 

في حمولات الخوف والفزع والروع التي تقترن بالجمال في العربية: 

»ال��روع: الفزع. راعني هذا الأم��ر يروعني، وارتعت له، وروعني 

فتروع��ت منه. وكذلك كل ش��يء يروعك منه جم��ال أو كثرة. تقول: 

راعن��ي فهو رائع« )في »كت��اب العين« للفراهي��دي(. وهو ما نجده 

أيضاً ف��ي تعريف »الهول« و»التهاويل« خصوص��اً، التي تعني في 

آن زينةَ الوش��ي والتصويرَ والسال�حَ. ويجمع الش��اعر، في صفاته، 

في العربية القديمة، بين »العَفْرتة« و»الش��يطنة« و»الخبث«؛ وهي 

صفات »مس��تقبحة«. وهو ما نقع عليه في دلالتيَ »الس��حر«: تعُيِّن، 

م��ن جهة، »كلَّ ما كانَ من الش��يطانِ فيه معون��ة«، وتعُيِّن، من جهة 



231

ثاني��ة، التوفُّ��قَ في الأمور القولية، أو »البيان ف��ي الفطنة«. نقع، إذاً، 

عل��ى تعريفات تقوم على ح��دود من التنازع والتش��ارك في آن، هي 

الحدود عينها التي تقضي بعبور الإنس��ان لحدود، لممنوعات، مخيفة 

بقدر ما هي مرغوبة، خافية بقدر ما هي ساحرة.

أق��ول ذل��ك لأفيد أن »الج��ن« كان الصيغ��ةَ الأولى للفن��ان، هذا 

»الوس��يط« بين عالمَين، وه��ذا المخلوق الثنائي النَّسَ��ب. ونحن نجد 

في مس��ار انتقاله، مثل مس��ار انتقال دلالات هذا اللفظ )من الجن إلى 

العبقري المتميز(، ش��يئاً من مس��ار البش��ر ف��ي اعتقاداتهم عن الفن، 

وعن س��بل الوصول إليه. كان الج��ن يجلب »الكلام« )أو الأصوات، 

أو الصور( م��ن أمكنة خفية، لا يقع عليها النظر، ولا تبلغها الأدوات 

الصناعية )مثل الآلات، أو قرض الشعر وغيرها(: المدهش والساحر 

يقعان في جهة غير منظورة. 

إن ص��ور »التاب��ع« و»الوس��يط« و»ناق��ل ال��رؤى والأخبار« 

وغيرها، نلقاها في آداب ومعتقدات العديد من الش��عوب، ما لا نحتاج 

لذك��ره الآن؛ وهي كلها تفيد عن طلب الفصل، عن طلب التمايز عما 

ه��ي علي��ه حال الإنس��انية. وهو طل��بُ الفن الأول: طل��بٌ يقوم على 

��وِي والاعتيادي  التميز، ويتوس��له في الابتكار، أي الاختلاف مع السَّ

من صنائع البشر.

»حدود« الإنسان الداخلية

أطلتُ الكلام عن الجن، لأنها تمُثِّلُ الصيغة الأولى لقيام »الحدود« 



232

ف��ي المعتقدات، خاصة أن الفنانين س��عوا في ه��ذا الطور، وإلى غير 

رجعة في تاريخ البش��رية، إل��ى تعيين كلامٍ غير الكلام، وصورٍ غير 

الص��ور، وأصواتٍ غي��ر الأصوات المألوف��ة والاعتيادية، على أنها 

»عبور«، ولو عبر وسطاء في هذا الطور، لمناطق محظورة، ممنوع 

اجتيازها. وهو ما س��نعرفه في انتقالة أخرى تليها، وأجدُ معالمها في 

مدى الفلس��فة الإغريقي��ة والأديان التوحيدية، وتقوم برس��م »حدود« 

أخرى، وبتعيين »س��ببٍ واحد«، أو »علةٍ أولى« للكون والظاهرات، 

أو »الله الواحد« في التفسير الديني. مع هذا التفسير سنتعرف، ولأول 

مرة ربم��ا، إلى صورة طوبوغرافية للكون، وعلى وعي بحجمه، إذا 

ج��از الق��ول، أي بحدوده بالتالي: كونٌ ينقس��م إلى عالمَي��ن متباينيَن، 

هما: عالم المُثلُ وعالم النس��خ المتدهورة )حسب أفلاطون(، والسماء 

والأرض في الأديان التوحيدية. 

س��تصبح الحدود، في هذا الط��ور، بين عالمَين: علوي وس��فلي، 

بل بين الس��ماء والأرض. تتضح الح��دود الجديدة من دون أن تنقطع 

أس��باب الصلة بين العالمَين، ما يتمثَّل في »المقايس��ة« و»المناسبة« 

بين العالمَين، بين الكامل والجزئي، وبين المثالي والمنحط. هذا ما أقعُ 

على أخباره وش��واهده في اجتهاد الفنانين، في حُس��نِ تصوير غضب 

زوش أو جم��ال فينوس، أو في طلبِ الفنانين للـ»أدلة« المتوافرة عن 

الوج��ود الأس��مى. لم تعدْ الص��ور )والأصوات والكلم��ات وغيرها( 

موج��ودة في أمكن��ة خفية، لا يصل إليها إلا الوس��طاء، وإنما هي في 

أمكنة بعينها )السماء حصراً(، ولا نبلغها إلا في تتبع الكتب المقدسة، 

والتمعن في معانيها.



233

س��نقع، ف��ي انتقال��ة ثالثة، عل��ى حدود أخ��رى، تقع بي��ن الفنانين 

والطبيعة، سواء الإنس��انية أو الجامدة، مع احتفاظٍ بفكرة »المقايسة« 

و»المناسبة«. وهي انتقالة ستصبح فيها للفنون قواعدها الداخلية التي 

تحتك��م إليها، أي محدداتها الخاصة، وهو ما تختلف فيه كل ثقافة وفن 

ع��ن غيرها م��ن الثقافات والفنون. كما س��تصبح له��ا »قوانينها«، لا 

»محرماتها«، التي س��تعُيِّن الحدود الواج��ب احترامها، أو التقيد بها. 

والقوانين هذه قد تكون أسلوبية )أسس النوع الفني، أو قواعده المقرة(، 

أو اجتماعي��ة )عدم التعرض لـ»الأخلاق العامة«(، أو سياس��ية )عدم 

التع��رض للنظام القائ��م( وغيرها، مما بات، في ج��زءٍ منه، خاضعاً 

للمحاك��م، أي للأخ��ذ والرد، والقبول والاس��تئناف، ومنه��ا ما أصبحَ 

بمثاب��ة »اللامفكر به« في ثقافة ما، أي »أنويتها المخصوصة«، التي 

تجعله��ا ترى إلى فنونها وآدابها وأس��اليبها وقيمها الإبداعية على أنها 

قوانين العالم بأسره، أو قبِلة التطور فيه.

انتقل��تْ الح��دود، إذاً، وباتت تقوم فوق الأرض، بين أيدي البش��ر 

خصوص��اً: »الحقيقة« موجودة في »الطبيعة«، الإنس��انية والجامدة، 

وما على الإنس��ان س��وى تتبعِه��ا، والتنب��هِ إلى قوانينه��ا وظواهرها 

وأعراضه��ا. ول��م يعد الفن إخباراً وس��رداً وتزييناً، ب��ل بات محاكاة 

ونقلاً واس��تعادة وترتيب��اً لما يمكن أن يكون علي��ه العالم في صورته 

الطبيعي��ة، على أنها الصورةُ الفنية: يت��مُّ هذا الانتقال في حدود واقعة 

على الأرض، هذه المرة، وبين الإنسان والموجودات.

أما ما شهدناه مع أدب دوستويفسكي وكشوفات فرويد خاصة، فهو 



234

انتقالة رابعة، هي الحالية، إذ باتت »الحدود« قائمة في الإنسان، بينه 

»واعياً« و»لاواعياً«، أي في نفس��ه، بين نفسه ونفسه، وبين عوامل 

جس��ده المتضارب��ة. فما ع��اد »عبقري��اً«، كما في عهد الرومانس��ية 

الظاف��ر، ولا »ناطق��اً أكيداً من أقواله«، كما في العهد الس��حري، ولا 

»ش��اهداً« على الحقيقة التي يس��تجمع قراءتها، كما في العهد الديني. 

أصب��ح الفنان هش��اً، متصدعاً، ضعيف البنية؛ وف��ي ضعفه هذا قوتهُ 

الإبداعي��ة. فكيف يمكن الحديث عن حال »الحدود« راهناً، ولاس��يما 

في السياق العربي والإسلامي؟.

النزاع على الصورة

يج��ري الحدي��ث أحياناً عن »تحريمات«، فيما أستحس��نُ الحديث 

– كما س��بق القول – عن حدود، بالمعنى الس��اري الحالي لهذا اللفظ، 

ذلك أن التحريمات تطلب تمايزات، وتقع على تش��ابكات مع المقدس 

خصوص��اً، ما صرنا نلقى آثاره، على هذه الش��اكلة، في فنون اليوم، 

بالإضافة إلى أن »س��ارق النار« ما عاد يتعرض للقتل المبرم. طبعاً 

نح��ن نقع على »متبقيات« من هذه التحريمات في هذه الثقافة أو تلك، 

إلا أننا انتقلنا إلى عهد »المدنس«، والدنيوي، إذا جاز القول. ولقد بدا 

لي مفيداً في هذا المجال أن أتبين قضية ش��غلت الباحثين والفنانين في 

الثقافة العربية والإسلامية، وهي مسألة »تحريم الصورة«، أو النزاع 

عليها. فما يمكن القول فيها؟

علينا أن نقول، بداية، إن المسيحية لم تجعل من الصورة مجالاً لتمايز 



235

بين العلوي والس��فلي، بين المثالي والمنحط، بين الكامل والجزئي؛ وما 

كنا نش��اهده في المعابد الوثنية، وف��ي القصور والدُّور، من فن تمثيلي، 

س��نجده في الكنائس وبيوت العبادة والدُّور والقصور المس��يحية، ولكن 

لموضوع��ات مختلفة. أما في التجارب الإسال�مية فقد برزت الصورة 

بوصفها »مسألة«، ومجالاً لتمايز، ولحدود. فما الحدود هذه؟

ماذا لو نتوقف، بداية، أمام دلالات الصورة في القرآن: ترد ألفاظ 

عديدة مش��تقة من »صور« في عدد من سور القرآن، في استعمالات 

اشتقاقية مختلفة، ويرد مرة واحدة لفظ »المصور«، من دون أن تكون 

المعان��ي متباينة بينها. فالفعل »صور« مخص��وص في هذه الصور 

بالخال��ق وحده – هو »المصور«؛ كما يعُيِّن الفعلُ فيها تصورَ الخالق 

للمخل��وق، أي لصورته قبل الخلق؛ عدا أن صورة المخلوق الس��ابقة 

عل��ى الخلق، والموضوعة من الخال��ق، لا تخضع لأي صورة، لأي 

أصل، بل هو »المصور«، يصورُها وحده، و»كيف يشاء«.

أخ��رجُ من هذا العرض بنتائج بينة تفي��د أن المصور هو الخالق، 

وأن الص��ورة هي هيئة الإنس��ان قب��ل خلقه وبع��ده، وأن الخالق هو 

ال��ذي يضعها بنفس��ه من دون إيعاز أو س��ابق ص��ورة أو مثال. هذه 

الاس��تعمالات الدلالية تحدُّ بالتالي من الاس��تعمالات التي كانت عليها 

مش��تقات »صور« في عربية الجاهلية، بل تقصرُها على مجال بات 

خارج النطاق الإنساني. إن هذه المعاني المستجدة التي أتبينها )والتي 

كانت من دون شك محلَّ تفسير واجتهاد وتعليق من المفسرين والفقهاء 

المسلمين بعد وفاة الرس��ول خصوصاً، ولكن في أيامه أيضاً( تتعالق 



236

مع تفسيرات لا تنهي عن التصوير بوصفه فعل الخالق وحده وحسب، 

بل أتبين أيضاً س��بب النهي في أمر آخ��ر، وهو الصلة بين »الروح« 
)بالأحرى الكائنات الحية( والصورة.

تبين��ا ف��ي هذه المصادر كونه��ا واجهت، بين أخذ ورد، المس��ائل 
عينه��ا، ومنها بل أولها وض��عُ نظرية الحقيقة – الحق: تقديمُ تفس��يرٍ 
واح��د للكون على أس��اس تفكري – اعتقادي. فنحن نش��هد، بعد تعدد 
الآلهة عند الإغريق وغيرهم، ووفرة الأصنام في الكعبة، تبلورَ أنظمةٍ 
تفسيرية تجعل »الخالق« واحداً: هو »المبدأ« أو »العلة الأولى« عند 
الفلاسفة الإغريق، و»الله« الواحد عند الأديان التوحيدية الثلاث. كما 
نتبين تبارياً واجتهاداً في التوصل إلى تفسير جامع، لا لهذا الميدان أو 
ذاك، بل في الأساس للمبدأ الناظم لكل شيء، بعد أن توصل التفكر إلى 
الإقرار بوجود »سبب واحد« خلف هذه الظواهر كلها. هكذا نلقى في 
تعيينات كلِّ تفس��يرٍ جامع، مهما اختلفت تعييناته، عدداً من المقولات 
والقضايا الواحدة، مثل مس��ألة »المناسبة« بين العلوي والسفلي، التي 
احتلتْ مكانة خاصة في عمليات التفكر والتعيين. كما انتبهنا إلى وجود 
»المناسبة« في الفكر الإغريقي، ولاسيما عند أمبيدوكل وبعده، أي ما 
يناس��ب )أو لا يناس��ب( الله في صفاته؛ ثم ما لبثنا أن تبينا »المناسبة« 
في غير نظام تفس��يري: عند المس��يحية في الخلاف اللاهوتي الشهير 
بي��ن »طبيعة« )و»طبيعتيَ«( الله و»مش��يئته« )و»مش��يئتيَه«(، بين 
الأرثوذوكس��ية والكاثوليكية؛ وعند المس��لمين ف��ي المقالات المختلفة 

بين »الصفاتية« و»المشبهة«.

نلاح��ظ، إذاً، بي��ن هذه الأنظم��ة تقارباً، أي س��عياً يتأكد من نظام 



237

إلى آخر، لإجراء عملية »تبعيد« بين العلوي والس��فلي: التبعيد أساساً 

للتعيين. ويصل هذا التبعيد إلى حدٍّ أكبر مع عدد من الفرق الإسلامية، 

التي لم تقمْ بعملية تبعيد، بل بعملية قطع ناجز بين النطاقين، من دون 

»وس��ائط« أو »متقربات« )حس��ب لغة الصابئة(. ويزيد من حدة هذا 

القطع ك��ونُ مفاهيمِ التعيين واحدة للنطاقين: جس��م، هيولى، صورة، 

عرض، كم وغيرها. فلا تسمي العلوي، ولا السفلي، بصفات تخصه، 

بل تسوق التعيينات نفسها، ولكن في مجال نفي أو إثبات، كما في هذا 

القول للأشعري عن المعتزلة: »إن الله واحد ليس كمثله شيء، وليس 

بجس��م ولا ش��بح ولا جثة ولا صورة ولا لح��م ولا دم ولا جوهر ولا 

عرض )...( ولا يوصف بش��يء من صفات الخلق الدالة على حدثهم 

)...( لم يزل أولا سابقاً متقدماً للحادثات، موجوداً قبل المخلوقات، ولم 

يزل عالماً قادراً حياً، ولا يزال كذلك« )87(.

يس��توقف، ف��ي تتابع ه��ذه المق��الات المختلفة، القط��عُ الذي مثله 

التفكير الإسال�مي في مس��ألة تعيين الصلة بين العلوي والسفلي. فما 

حقيق��ة القطع هذا؟ نق��ع في هذه المقالات على أف��كار مثل »التنزيه« 

و»التس��بيح« و»التوحيد« وغيرها، وهي تعيينات تطلب »خلوصَ« 

الله إلى ذاته وحدها، من دون أي شراكة من أي نوع كان؛ مثلما تطلبُ 

أيضاً التمنعَ عن وصف الله، و»تبرئته« عما يصفه به »المشركون«.

إعلاءٌ، إذاً، من قيمة العلوي إلى درجة يصعب معها، بل يستحيل، 

إم��كانُ التعيين نفس��ه، أو التقرب، أو »التوس��ط«، كم��ا يمكن لنا أن 

نتبينها في الأنسقة التفكرية الأخرى.



238

تتن��اول ه��ذه التعيينات مس��ألة »المناس��بة«، ولكن بع��د أن تلغي 

أساسَ��ها، أي إمكانَ إج��راءِ مقابلةٍ بين العلوي والس��فلي، بين الإلهي 

والإنس��اني. المقابلة ليست ممكنة، بل أكثر من ذلك: التوهم نفسه غير 

ممك��ن، هو الآخر، وهو ما نقع عليه في تعيين »البدع«، وهو إحداث 

شيء لم يكن له من قبل خلقٌ ولا ذكرٌ ولا معرفة. والله بديع السماوات 

والأرض ابتدعهم��ا، ولم يكون��ا قبل ذلك »ش��يئاً يتوهمهما متوهمٌ«، 

و»بدع الخلق«. فما فعله الله وما أحدثه »بدءٌ تام«، لا أصل له، مهما 

كان ه��ذا الأصل، حت��ى لو كان توهماً أو مجرد ذكر. فبعد أن س��عى 

الفلاسفة أو اللاهوتيون إلى تعيين الصفات »الكاملة« أو »المتناغمة« 

أو »الصحيحة« في »واحد« بعينه وحس��ب، نجد عدداً من التعيينات 

الإسلامية يمتنع حتى عن مجرد التسمية أو الوصف أو التقرب. 

إلا أن بعض المقالات الإسلامية، ولاسيما عند المتصوفة وغيرهم، 

س��عى إلى »التقرب« و»الوصف« الش��ديدين: »فلما أكلوا وش��ربوا 

وخلع��ت الملائكة الخلع وطيب مطر الس��حاب، ش��خصت أبصارهم 

وتعلق��ت قلوبهم ث��م برفع الحجب؛ فبينما هم في ذلك إذ رفعت الحجب 

فبدا لهم ربهم بكماله، فلما نظروا إليه وإلى ما لم يحس��نوا أن يتوهموه 

ولا يحس��نون ذلك أبداً لأنه القديم الذي لا يش��بهه شيء من خلقه، فلما 

نظروا إليه ناداهم حبيبهم بالترحيب منهم وقال لهم: مرحباً يا عبادي، 

فلم��ا س��معوا كلام الله بجلاله وحس��نهِ غل��ب على قلوبه��م من الفرح 

والس��رور ما لم يج��دوا مثله في الدنيا ولا في الجنة، لأنهم يس��معون 

كلامَ من لا يش��به ش��يئاً من الأش��ياء« )88(: هكذا نتحقق من صعوبة 



239

»الوصف« حتى حين تتحقق »المشاهدة بالعين«. غير أن هذا التمنع 

لا يعني موقفاً استكانياً بالضرورة، ولا تسليمياً وحسب، بل يقوم على 

ه أي  ه فوق ولا تحت، وعلى الاعتبار الذي لا يحدُّ الإعلاء الذي لا يحدُّ

اعتبار: إنه لا يوصف وحس��ب، بل هو فوق الوصف. إنه ليس كاملاً 

فق��ط، بل هو الكمال الذي لا نبل��غ أبداً مقدار كماله أبداً. ما يمكن قوله 

ه��و أن الإعلاء من الله، وجعلهَ خارج التناول، في صورة وصفية أو 

تقربية، لم يعطل التفكر، بل جعل النطاقين متباينين تماماً.

هكذا جرى تجنبُ الحس مثل التمثيل، مما كان له أثره القوي على 

صناع��ة الصور، كما على المقالات التفكري��ة التي تخصها، وهو ما 

يقوله الباحث الفرنس��ي آلان بيزنسون في حديثه عن أن الإسلام جعل 

الصورة »مس��تحيلة التصور بس��بب المفهوم الماورائي لله« )89(. إن 

موقف المس��لمين المتشددين، بل الناهين للتصوير العبادي، ولوصف 

الله، يعن��ي واقعاً رفعَ الله في الاعتبار، ف��ي التصور، بحيث لا يدانيه 

أح��د: فصلُ الله عن الحس��ي، وفصلُ الخلق ع��ن المصنوعات. هناك 

ه وصف، ولا تش��عر به حاسة. وما قام به المتصوفة من  ش��يء لا يحدُّ

أوصاف ومشاهدات يأتي، ولو مختلفاً، في تتابع النسق التفكري الذي 

جع��ل الجميل، في ماهيته ومادته، خارج البش��ر. ولكن ماذا عن حال 

»التحريم« راهنا؟ً

أعل��ى الإسال�م، إذاً، من فكرة الله، من صورت��ه، من صوته، من 

كل صفاته وأفعاله، بحيث أعدم وألغى »المقايس��ة« و»المناسبة« بين 

العالمَين، التي س��بق أن تحدث��ت عليها، والتي كانت تجعل »الحدود« 



240

قابلة للعبور والاجتياز والخرق بسهولة. إن قوة »التبعيد« التي نجدها 

في التفكر الإسلامي، وضعف »التبعيد« في المعتقدات الأخرى، هما 

اللذان يفس��ران الحال المختلفة للصورة بين هذه الثقافة وتلك. إن هذه 

المناعة نلقاها في التفكر الإسال�مي، مثلم��ا نلقاها في اليهودية أيضاً، 

اللتين وقفتا موقفاً متشابهاً من تحريم التصوير. فنحن نعرف أن اليهود 

الأصوليي��ن يمتنع��ون في أيامنا ه��ذه حتى عن الذهاب إلى الس��ينما، 

والوقوع على صورها »المضللة«!.

يمكن القول، إن تحريم الصور والتماثيل في المس��اجد الإسال�مية 

لا ي��زال متبع��اً، مثله مثل تحريمات نلقاها ف��ي الأديان الأخرى، ولو 

من طبيع��ة مختلفة: هذا يصحُّ في عبادة الأيقونة وغيرها من الرموز 

والصور الدينية التي نقع عليها في الدور والمعابد وغيرها. وعلينا في 

هذا الس��ياق ألا »نفاضل« بين هذا التحري��م وذاك، بل أن ننظر إليها 

على أنها »حدودٌ« ممنوعٌ اجتيازها، سواء أكانت تتصل بالصورة أو 

بمنعها، كما هو عليه الحال في الإسال�م، أو بعبادتها وترويجها، كما 

هو عليه الحال مع المسيحية. فإنزال صورةٍ في مسجد، أو تصويرُها 

على حائط فيه، لا يقل جرماً في الحساب الإسلامي عن دوس صورة 

المسيح أو تمزيقها في الحساب المسيحي.

علين��ا أن ننظ��ر، ضمن ه��ذا المفه��وم، إذاً، إلى مس��ألة »تحريم 

الصورة« في الس��ياق الإسال�مي، أي أن ننظر إليه��ا تبعاً للمحددات 

التي تقيدت بها. وهذا ما يمكن قوله في »المصير السعيد« الذي عرفته 

الص��ورة في المجتمع��ات الغربية، أي النظر إليه��ا ضمن المحددات 



241

الت��ي جعلت الص��ورة والتمثال اس��تكمالاً، على المس��توى التنفيذي، 

للتقليد الإغريقي – الروماني، وتأكيداً على المستوى العقائدي للدعوة 
المس��يحية. أي أن الصورة المسيحية، والحالة هذه، تعبير ديني، وفي 
المق��ام الأول؛ أي تق��ع عليها الح��دود والقي��ود والتحريمات؛ وهو ما 
نعرفه عن المعارك الدموية والجدالات الصاخبة التي طاولت الأيقونة 

في التاريخ المسيحي.

تدعوني هذه الملاحظات إلى التنبه إلى طبيعة القيود والتحريمات 
والنواه��ي والأوامر وغيرها، وإلى النظر إليه��ا بعيداً عن محتواها، 
في وظيفتها وحس��ب. فما ه��و تحريم في هذا المعتق��د ليس كذلك في 
المعتقد الآخر، ولا يج��وز، والحالة هذه، إجراء »مفاضلة«، ولو في 
ص��ورة عفوي��ة غير مقصودة، بين ه��ذا وذاك. فالمصي��ر »الباهر« 
للصورة في البلدان ذات الثقافة المرجعية المسيحية لا يعود إلى تذوّق 
رفيع للفن التش��بيهي، أو التمثيلي، في ذاته، بل لأن الديانة طلبت هذه 
الص��ور والتماثي��ل في طقوس��ها الدينية. ونحن لو طلبن��ا مقارنة بين 
»الحدود« المسيحية والإسال�مية لوجدنا أن التي طلبهَا الإسلام أرفعُ 
وأش��دُّ مما هي عليه في المس��يحية، إذ نقلتها من الحس��ي والتش��بيهي 
إل��ى التجريدي والمثال��ي، بعد أن حافظت المس��يحية على الصلات، 
الت��ي تحدثنا عنها منذ أفلاط��ون، بين العالم العلوي والعالم الس��فلي، 
وبعد أن أقامت المس��يحية البيزنطية موقعاً »توسطياً«، هو الأيقونة، 

بين العالمَين هذين. والأساس��ي في أمر هذه »الحدود« هو النظر إلى 

وظيفتها، لا إل��ى الأغراض والرموز التي تصيبها، والس��ؤال يبقى: 

أي��ن هي »حدود« المق��دس والمدنس في كل معتق��د، وفي كل ثقافة؟ 



242

ونطرح السؤال في صيغة أخرى: ألا يزال للصورة مكانها المحظور 

أو الشاغر في المجتمعات الإسلامية؟.

بة الصورة المحجَّ

لا نق��ع، اليوم، على ص��ور وتماثيل في أمكنة العبادة الإسال�مية 

)ول��و أننا نقع أحياناً في بعض المجتمعات الإسال�مية، الآس��يوية أو 

الإيراني��ة، وهو ما تحتفظ به المجتمعات هذه من ماضيها الديني حتى 

أيامنا هذه: نذكر في هذا الس��ياق أن أحد المخرجين، مصطفى العقاد، 

امتن��ع في فيلم »الرس��الة« عن إبراز صورة الرس��ول نفس��ه؛ وهذا 

م��ا يصح في مسلسال�ت تلفزيوني��ة أخرى أيضاً. كما نعل��م أيضاً أن 

الضجة التي أثيرت في مصر حول فيلم »المهاجر« ليوس��ف شاهين، 

وحول أغنية لمارس��يل خليفة مستقاة من قصيدة لمحمود درويش، في 

بيروت، تتذرع بأسباب من المعين الاعتقادي عينه، ولكن في سياقات 

سياس��ية متأزمة، بعيدة عن الدين نفس��ه. كما نعلم كذلك بأن عدداً من 

الأكاديمي��ات والمعاهد الفنية العربية باتت تمنع، بعد س��ماح وإقرار، 

تصوير »الموديل« العاري في محترفات التدريب الفني؛ وهذا ما بلغ 

بدوره المعروضات والمشتريات، في الصالات الخاصة أو الحكومية. 

هذه »الحدود« المستجدة تنهل من مسألة »تحريم التصوير« العبادي، 

وتعوّل عليها في المخيلة والذائقة، وفي ترويج فنون أو أساليب، وفي 

تبخيس غيرها.

هك��ذا نجد ف��ي نزوع العديد م��ن الفنانين العرب والمس��لمين إلى 



243

الخط العربي في التش��كيل، وإلى تنشيط الممارسات الزخرفية، سواء 

عل��ى الورق أو على الجدران أو على الكتب، تقيداً، بل تطويعاً للنهي 

الإسال�مي عن التصوير العبادي. هو مماش��اة على الأقل لصنف من 

دون آخر في التصوي��ر، وهو الدلالة أيضاً على عدم اختراق الحدود 

القديمة، الدينية والفنية، المعينة للممارسة الفنية في الماضي القريب.

نتس��اءل بالتال��ي: هل يقع التجديد في الأس��لوب، في المعالجة، أم 

في ما تتيحه اللوحة من رؤى، قد تكون صادمة في ما تعرضه أو في 

م��ا تحجبه؟ فكم من الأعمال الفنية قد تكون »مهددة« لأس��اليب الفن، 

مثل »ثورة« الفن التجريدي على س��بيل المثال على الفن التش��بيهي، 

فيما هي مسالمِة للعين في مرجعياتها ومألوفها! في إمكاننا أن نتساءل 

كذل��ك ع��ن مدى إس��هام صن��وف التجريدي��ة العربية، م��ن حروفية 

وزخرفي��ة وغيرها، في »غس��ل« العين العربية، ف��ي تجديد ذائقتها، 

وتبدي��ل صورها الفنية المألوفة. ذلك أن بي��ن صور اللوحات والعين 

المتلقية لها تاريخاً اجتماعياً، لا فنياً ولا أس��لوبياً وحسب، من التلقي، 

أي م��ا يثيره في العين الباصرة من صور مودعة، متخيلة، مش��تهاة، 

محجوبة وغيرها. ألا تزال »الحدود« قوة منع في الراهن؟

نق��ع على متبقيات من هذه الحالات المنعي��ة والرقابية في صورة 

جماعية ومس��بقة في مجالات الفنون، إلا أنها تبقى مهددة بالزوال أو 

بالتطويع، مثلما حصل مع الدعوات الناهية عن الموس��يقى في الأيام 

الأولى من الثورة الإيرانية. وهذا يصح أيضاً في حال الروائي سلمان 

رش��دي، التي تحتاج لبع��ض العرض والتفصيل: ق��د توحي للبعض 



244

»الفتوى« الصادرة في حق رش��دي، والتي تجي��ز هدر دمه، بأننا لا 

ن��زال نعي��ش في إطار قديم يتم فيه فصل الح��دود بين الممكن إخباره 

وغير الممكن إخباره، ويتم فيه أيضاً الجمع التعسفي بين »الخبر« )من 

صحيح وفاسد( و»التخيل السردي« )وإن المستند إلى وقائع وأخبار(. 

وه��و ظنٌّ خاط��ئ، لا لأن الحالة هذه نادرة، بل لأنها تتصل أيضاً بما 

يمكن تس��ميته، حس��ب دوركهايم، بـ»الإدارة الدينية للمقدسات«، في 

س��ياق تنازعي يشمل دولاً بعينها، خلف خنادق رمزية ومادية. فمهما 

قيل عن طبيعة هذه الفتوى، فإنها لا تعدو كونها »تدبيراً إدارياً«، ولو 

أنه تدبير رهيب يقضي بالموت، ولا تنفذه جهة بعينها مولجة بحراسة 

القوانين، بل أي مؤمن كان، وفي أي مكان!.

علينا، بالتالي، أن نبحث عن أس��باب هذا الصراع في أمور واقعة 

في علاقات الش��رعية بالس��لطة، والدين بالسياس��ة، لي��س بين الدول 

وحس��ب، أو بي��ن دولة وأخ��رى، وإنما في الأس��اس بي��ن »مديري 

المق��دس« بوصفه��م يتكفلون بإدارة المؤمنين أنفس��هم. ولا يغيب عن 

بالن��ا، إذاً، حقيق��ة الضغط البين والأكيد الذي تمارس��ه ه��ذه التدابير 

الديني��ة على معتق��دات المؤمنين حتى أيامنا ه��ذه، ما يمكن أن نجمله 

بعدم وجود الفصل الناجز بين الدين والدولة، وبين الحدود والقانون.

إن التش��اركات بين الحدود المختلفة ليست جديدة، ولا ناشئة، طالما 

أنه��ا تتصل بطرفي��ن يقعان بين العال��م وتمثله من جه��ة، وبين النظام 

الترتيب��ي والإخضاعي الذي تقوم علي��ه أي قائمة للمنوعات، من جهة 

ثاني��ة. فبين الطرفين علاقةُ تحكمٍ تنتج ع��ن طلبِ إخضاعِ العالم لنظام 



245

يعُيِّنُ المس��موح به وغير المس��موح به. وهو إخض��اع يواجه »الفن« 

بالضرورة بوصفه »وسيطاً« بين هذا العالم وبين صورته، سواء أكانت 

لغوية، أم تشكيلية، أم فوتوغرافية، أم سينمائية. وإذا كانت الحدود عنت 

في حس��اب المعرفة التاريخية انتقالاً بيناً من عهد »الس��حر« إلى عهد 

»الدي��ن«، فتغيرت بينهما، أو ارتقت الح��دود هذه إلى عهد أعلى، فإن 

ه��ذا الانتق��ال – على صحته، وق��د تناوله عدد من علم��اء الاتنولوجيا 

والاجتم��اع والس��لوكات البش��رية – لا يلغي الحقيق��ة التالية، وهي أن 

البش��رية تنتج، على اختلاف مش��اربها وثقافاتها واعتقاداتها، أو تتدبر 

حدوداً أخرى، ولو أنها تتفاوت، أو قد تبدو أشد توتراً بين ثقافة وأخرى.

إن صورة الفنان القديم )س��ارق النار، أو جالب الأخبار والأقوال 

البعي��دة والخارقة، وعابر الحدود بي��ن العوالم( باتت بعيدة عنا، ومن 

مخلفات التاريخ القديم. تخفُّ أو تتساقط الحدود، فلا يبقى سوى بعض 

حمولاته��ا، أو الآث��ار المترتبة عنها ف��ي بعض الس��لوكات الحالية، 

ومعه��ا تخفُّ طاقة الإيهام الش��ديد التي للفن: لم يع��د الفنان »رائياً«، 

ولا »ناطق��اً«، ب��ل ذاتاً منفصم��ة ومتصدعة؛ ولم تع��د تقديمات الفن 

»ش��هادة« أو »دليال�ً« عن حقيقة أو عن حق، وإنم��ا هي مدونة عن 

عالم جواني تشتبك فيه الحدود وتختلط. هل انتفت الحدود بالتالي؟

لُ حدودها، على أن  لا، ذلك أن البش��ر والثقاف��ات والاعتقادات تبدِّ

في التبدل ما يش��ير دوماً إلى خرق الإنس��ان المتمادي لها، حيث إننا 

نرى في الحدود الواقعة في النفس الإنس��انية ما يبلبل، ولو في صورة 

غير ناجزة، معالم الحدود هذه. 





ملحق





249

كتبَ الدكتور أنطوان أبو زيد: »لش��ربل داغر في الفن الإسلامي 

دراس��ات في التكوين النظري والمهني واللغ��وي لهذا الفن. هنا نعثر 

على تتبع للكتابات والآثار معاً، كما نعثر على مَفْهمََة للفن الإسلامي، 

وبحث عن التوس��طات والصلات بين المق��دس واليومي، بين الديني 

والمهني. دراس��ات ش��ربل داغر هي أيضاً قراءة معاصرة وخاصة، 

وداخلية للفنون الإسلامية« )90(: 

● كيف تفسرُ اهتمامكَ المتزايد بالفن، سواء القديم أو الحديث، وقد 

بدأت شاعراً ودارساً للشعر؟

– الج��واب مفاجئ، لو ع��دتُ إلى تقصي الحوافز الأولى، إذ إنني 

انطلقتُ صوب اللوحة الزيتية، التجريدية تحديداً، وانشغلتُ بدراستها 

مع أنطوان أبي زيد:

الخطاب الجمالي القديم خطاب في ذات الله وصفاته 



250

بعد إقامتي في باريس منذ العام 1976، تبعاً لدواعٍ شعرية خالصة. فقد 

راعني في اللوحة هذه كونها تنبني وفق قوام خاص، يتحدد فيها، فوق 

بهُ في كتابة  مس��احتها الخاصة، غير آبهة بخارجها. وهو ما كنتُ أجرِّ

القصي��دة، من دون أن أس��توعب مقتضياته كفاية، في تلك الس��نوات 

اللبنانية الس��ابقة عل��ى انفجار العنف، التي حملتنا وجعلتنا نس��بح في 

مائه��ا ظانين حينها أننا نقودها وفق وجهات مدروس��ة ومحكمة، فيما 

كنا طلقتهَا الأولى التي تطايرت شظايا...

إلا أن الواع��ز الأول ه��ذا – ال��ذي ترافقَ مع إع��دادي للدكتوراه 

الأولى عن الش��عر العربي الحديث في »الس��وربون« – اشتملَ كذلك 

على متابعات مهنية، قوامها الكتابة التش��كيلية في الدوريات العربية، 

وبل��غَ في طور لاح��ق التخصصَ الأكاديمي الخال��ص، إذ جعلتُ من 

الجمالية في التجربة العربية – الإسلامية القديمة موضوعاً للدكتوراه 

الثانية. 

لا يس��عني طبعاً، وأنا أس��تعيد باختصار هذا المس��ار، أن أقصرَه 

عل��ى تفس��ير واحد، إذ إنني تقلَّب��تُ فيه بين وجه��ات مختلفة، لم يكن 

أقلَّه��ا الخروجُ من قراءة العمل الفني في حدوده الداخلية، البنيوية كما 

يقال، إلى قراءة ترى إلى الصنيع الفني على أنه أثرٌ تداولي، لفظي أو 

مادي، يقع عليه التنافس والتثمين بين الأفراد والجماعات.

● ألم تكن معنياً بالتالي باستخراج معالم جمالية عربية قديمة؟

– حرك��تْ بحوثي وكتبي ف��ي الجمالية ش��واغل منهجية وثقافية: 



251

كيف لنا أن ندرس الماضي؟ هل نقرُّ ونعتمد المتن الدراسي الأوروبي 

الخاص بالثقافة العربية – الإسال�مية القديمة؟ هل نرى إلى الخطاب 

الفلس��في، ومنه الخطاب الجمالي، في مبن��اه المخصوص والمغلق أم 

إليه بوصفه مدونة في متن أوس��ع، هي التآليف التي تس��تجمع أساليب 

الذوق ومعايير الاستحسان والاستقباح في عهد ما؟ هل نكتفي بالنظر 

إلى النص )وقد يكون قصيدة، أو حلية، أو ثوباً...( في علاقاته البنائية، 

دُه في  ونتغاض��ى عن كونه يصدر ويقع في دورة ت��داول تتعداه وتحُدِّ

آن، عدا أن واضع النص يطلب تعييناً لنفسه ولصنيعه في الدورة هذه؟

وف��ق هذا المنظ��ور، لا يعود الخطاب الفلس��في المعن��ي بالجمال 

المدونةَ الوحيدة لدراس��ة الصنيع الفن��ي ومعايير الجمال، وإنما تتعدد 

المدونات لتش��مل تآليف أخرى، تؤلف بمجموعها المتن. وهي تآليف 

نجده��ا ف��ي مدونات مفاجئة أو غير متوقعة، مثل المعجم على س��بيل 

المث��ال. فلقد س��عيت في كتابي »مذاهب الحس��ن: ق��راءة معجمية – 

تاريخية للفنون في العربية« إلى تتبع مس��ميات الحُس��ن ومعاييره في 

تب��ادلات الأفراد والجماعات وس��لوكاتهم وأقواله��م وعباراتهم، كما 

ثبَّتهَا المعجم عنهم، في »كتاب العين« للخليل بن أحمد في مثالي هذا.

وف��ق هذا التوج��ه، أبتعدُ ع��ن منظورَين ورثناهما ع��ن الكتابات 

الأوروبية: تأويلي وآثاري. يقضي الأول بإجراء تفس��ير – مس��بوق 

بالمواق��ف الجاهزة غالب��اً – لآيات قرآنية وأحادي��ث نبوية، على أننا 

نجد فيها التفس��ير »الروحاني« و»الحض��اري« وغيره لهذه الفنون؛ 

ويقضي الثاني بإجراء تفسير يقوم على تدبير تاريخية مادية، وقائعية 



252

إذا جاز القول، للقُى أثرية يحكمُها التقطع والتشظي والغياب.

● أن��ت تنتقد بالتال��ي وتعيد النظر في الطريقة التي تمَّ فيها، غربياً 

خصوصاً، تصنيف الفنون والثقافات القديمة.

– علينا أن نقف وقفات متأنية لدراس��ة الخطاب الفلسفي القديم، إذ 

إن مدوناته المختلفة يقع فيها التباين والتفاوت وعدم الانسجام التأليفي 

والمعرف��ي في أح��وال عديدة. فهذا الخطاب، ولاس��يما ف��ي مدوناته 

الأول��ى ابتداءً من الكندي، يب��دو خطاباً مبتدَعاً، إذا جاز القول، أي لا 

أصل له في ثقافته بل في غيرها، في الثقافة الإغريقية. وهو في ذلك، 

إذ يتح��دث عن قضايا ومس��ائل، يتقيد ويحتذي عل��م »الأوائل«، فلا 

ينُش��ئ بالتالي خطاباً له درجات م��ن المعاينة والتتبع والفحص لما قد 

ينطلق منه في بيئته ويندرج فيه. لكننا لا نستطيع أن نقول الشيء عينه 

على كل الفلاس��فة القدماء، ولا على مجمل تآليفهم: إن فيلس��وفاً مثل 

الفارابي لا يصنف العلوم في »إحصاء العلوم« وفق تصنيف الإغريق 

وحس��ب، وإنما يضيف إليها علوماً هي من نتاج ثقافته ودراسته، مثل 

علم الحروف على سبيل المثال.

– أيعن��ي ه��ذا أننا نجد في القس��م المبتكر أو التاريخ��ي، إذا جاز 

القول، في المدونة الفلسفية مادة تعيننا في فهم الجمالية القديمة؟

= علين��ا، واقعاً، أن نفص��ل بين ثقافتنا وثقافته��م، بين منظوراتنا 

ومنظوراته��م، فال� يح��دث التداخل والبلبل��ة، وتنعدم الرؤي��ة أو يقع 

فيها التش��ويش. هذا ما درس��تهُ في عدد من كتبي، سواء في »مذاهب 



253

الحس��ن...«، أو في »الفن الإسال�مي في المص��ادر العربية: صناعة 

الزين��ة والجمال«، في معالجتي لتصني��ف العلوم والصناعات، حيث 

أبن��تُ أنه تصني��ف مختلف عن جدولة علومن��ا وصناعاتنا حالياً. ولا 

يجوز بالتالي أن ننزل ما قالوه، على س��بيل المثال، في الموسيقى في 

فنَّي الغناء والموس��يقى، كما ندرس��ه اليوم. وعلينا أن نبتعد عن عادة 

س��ارية، أوروبية أساس��اً، وباتت رائجة في كتاباتن��ا، وهي »تصيُّد« 

مواد ونبذات ونتف من التراث القديم وإنزالها، من دون قراءة تاريخية 

مناسبة، بما يوافق منظوراتنا الثقافية والفنية والجمالية، اليوم. 

● ف��ي »... صناعة الزينة والجمال« أفردتَ بحثاً حول الهندس��ة 

م نظرتهم الخاصة والفريدة  كما رآها العرب والمس��لمون، فكيف تق��وِّ

إلى عمل الهندسة الراقي؟

– هذا ما يجد تطبيقه فعلاً في تباين نظرتهم ونظرتنا إلى الهندسة: 

ل��م يكن المهن��دس عالم بناء فقط، وإنما عال��م دارس لحركة الكواكب 

والأفلاك. بل يمكننا القول إن انشغالهم هذا استأثر بمجوداتهم التأليفية 

والعملي��ة، بدليل أنه بلغنا منه��م مدونات عديدة عن علم الفلك، فيما لم 

نعثر إلا على أخبار وطرائف عن العمائر الإسلامية. 

ه��ذا ما نتحق��ق منه في الكلام عن الحُس��ن عموم��اً، إذ إن الكلام 

الجمال��ي القدي��م كلام ف��ي ذات الله وصفات��ه، لا ف��ي المصنوع��ات 

وصفاتها. هذا ما يرُبك في القراءة؛ وهذا ما يدعو إلى الحذر والتحوط 

في قراءة المدونات القديمة.



254

لا يعن��ي ه��ذا عدم وج��ود تعالقات بين كلامهم ع��ن العلوي وبين 

معاينتهم ومعرفته��م بالمصنوعات اليدوية، الواقع��ة تحت أنظارهم، 

في زمنهم. ولعل كتاب »الموس��يقى الكبي��ر« للفارابي خير دليل عما 

أقول، إذ إن هذا الكتاب يس��تجمع في مادته أصولاً متأتية من مصادر 

رِ  مختلف��ة، بعضُها يقوم عل��ى تتبع الخطاب الإغريق��ي وتمثلهِ والتفكُّ

به والوضعِ انطلاقاً منه، وبعضُها الآخر يقوم على معايش��ة الفارابي 

وتتبعِه ومعرفتهِ بفنون العزف على العود، على سبيل المثال.

● ولك��ن ألم يكن لانص��راف الفنانين الغربيين في القرن التاس��ع 

عش��ر إلى الاستشراق، سواء في اقتباس موضوعات لوحاتهم، أو في 

دراس��ة العلماء منهم للفن الإسال�مي، دورٌ في الكش��ف عن الجمالية 

العربية بقوامها الكامل؟

– ي��روق ل��ي الجم��ع في س��ؤالك بين دراس��ة الأوروبيي��ن للفن 

الإسال�مي، من جهة، وبين انصرافهم إلى الأس��لوب الاستشراقي في 

التصوير، من جهة ثانية. إذ إن الجمعَ بينهما واقع، على ما أظن، في 

عملي��ة تملُّكية، مادية ورمزية في آن. وهو تملُّكٌ يؤكد مركزية الذات 

بق��در م��ا يلحق بها غيرَها، فيس��تدخلهُ ويدُرجُه في نس��قه الحضاري 

ذي التلاوين والس��بل المختلف��ة والمتجددة في آن: ف��درسُ مواد الفن 

الإسال�مي س��بقهَ وتبعَه امتلاكٌ فعلي لمواد وفيرة من هذه الصناعات 

فُ ب��ه وتوثِّقهُ،  الفني��ة، وه��و امتال�كٌ مثبَّتٌ ومص��انٌ ببطاق��ات تعُرِّ

وبتواريخ إجمالية وعينية تمحضُه قوة التاريخ الأكيد والثمين بالتالي. 

وأدى درسُ ه��ذا الف��ن إل��ى إنزاله في س��ياق الحضارات الإنس��انية 



255

الكب��رى، وفقاً لتقاليد ثقافي��ة وتاريخية تعيِّنهُا العي��ن الكاتبة والمحللة 

والمصنِّفة تبعاً لمركزيتها. 

● بالمقاب��ل ب��أي قدر كش��فَ الخط��اب النقدي والجمال��ي، القديم 

والمعاصر، عن خصوصية الجمالية العربية برأيك؟

نا بمواد تفيد في قراءة معالم  – إذا كان الخطاب الجمالي، اليوم، يمدُّ

الس��جال الراهن حول نظام الحُس��ن )أو الجمال( ومعاييره في التداول 

الاجتماع��ي، كم��ا يتمثَّلهُ ويصوغُه فلاس��فةُ جمالٍ وفن��ونٍ في النطاق 

الفلس��في، فإن هذه المدونات الفلسفية عصية في العهد القديم، إذ ينشغل 

بعضه��ا بم��ا لا يعنينا الي��وم، عدا أن فهم هذه المدونات يتطلب نس��يان 

ثقافتنا وتذوقنا الحالي، أو التغاضي عنها. لهذه الأس��باب وغيرها يكون 

لازماً علينا الانص��راف إلى مدونات أخرى في العهد القديم، يمكن لها 

نا بما ينير سبل الذوق والاستحسان فيما مضى: هكذا توقفتُ في  أن تمدَّ

أحد كتبي عند جماعات »الظرفاء« في العهد العباسي، التي قامت على 

استحس��ان مشارب وملابس وس��لوكات بعينها، كما قامت على امتلاك 

خصال وش��مائل يمكن حسبانها في معايير الحسن الخلقي تحديداً. وهو 

ما يرسم دورة الحسن في تبادلاتها المختلفة في عهد بعينه.

● ما الذي تقصده بنقدك لـ»النس��ق الآثاري« الذي قام عليه درس 

الغرب للفن الإسلامي؟

– تحكمتْ بالدراس��ات الأوروبية، ثم الأمريكية، للفن الإسال�مي 

مقتضيات النسق الآثاري، وهو ما أقرَّ به كبير دارسي الفن الإسلامي 



256

م��ن الغربيي��ن، أولغ غراب��ر، إذ أفاد ف��ي مطالعة ختامي��ة عن الفن 

الإسال�مي، ف��ي أحد كتبه الأخي��رة، أن هذا الفن لا يع��دو كونه البناء 

المعماري في المقام الأول. والتش��ديد على المعمار الإسلامي لا يعني 

الإش��ادة بعظمة هذا الفن في العمائر الدينية والمدنية وحس��ب، وإنما 

يعني أيضاً تقيدَ هذه الدراس��ات بكل ما هو موجود ومتوافر، على أنه 

العينة الأكيدة والراس��خة عن هذا الفن. وهو منظور يس��تجمع سلسلة 

من المواقف التش��كيكية بهذا الفن، وفق حجج مختلفة: فلو اتبعنا س��بل 

دراس��ة الفن الإسال�مي في الكتابات الأوروبية، منذ القرن الس��ادس 

عش��ر )وهو ما يش��كل مادة كتابي القادم(، لوجدنا أنها شكَّكَتْ، بداية، 

فهَا المتقطع والتدريجي بمواد هذا  ف��ي وجود هذا الفن، ما يعك��س تعرُّ

الفن وأساليبه وأنواعه؛ ثم ما لبثتْ أن شكَّكَت في »قدرة العربي على 

الإبداع« الفني، كما يقول أحد النقاد الفرنسيين في حينه، إلى غير ذلك 

من الحجج التي جعلتْ ميدان الفن الإسال�مي موضوعَ معاينةٍ وتحقق 

وتثب��ت وتدقيق، إلى أن اس��تقرَّ متن��ه في العقدين الأولي��ن من القرن 

ت تسميته في صيغتها الحالية، السارية حتى في  العش��رين، كما استقرَّ

الكتابات العربية والإسلامية، وهي: »الفن الإسلامي«. 

الغري��ب في الأمر هو أن الدارس��ين الأوروبيين تعاملوا مع مواد 

ه��ذا الفن على أنها من »اللُّقى الأثرية«، كما يقال، أو من »الأوابد«، 

فيما كانت إنتاجات هذا الفن ماثلة للعيان، ويقع فيها التجديد والابتكار 

في القرون، السادس عشر والسابع عشر والثامن عشر والتاسع عشر، 

فَ فيها الرحالة والدارس��ون الأوروبيون إلى  أي في العهود التي تعرَّ



257

مواد الفن الإسلامي في نواحي السلطنة العثمانية المختلفة.

أفادنا هذا »النس��ق الآثاري« في جوانب��ه التوثيقية، إذ وفَّر لمواد 

الفن الإسال�مي بطاق��ات تعريفي��ة، دقيق��ة وموثقة، وهو ما نس��تفيد 

من��ه كفاية، اليوم، في دراس��اتنا وتنقيباتنا، بعد أن اس��تفاد منه وطلبهَ 

أصحاب المجموعات الفنية الإسال�مية والتجار والسماسرة والقيمون 

عل��ى المتاح��ف من الأوروبيين ف��ي عمليات ضب��ط التواريخ، وهي 

كذلك عمليات ضبط القيمة المادية والتداولية لهذه الإنتاجات. غير أن 

هذا النس��ق لا يغُيِّب عنا عواقبه التحليلية، وهي أنه لا يسُ��لِّم بالفن إلا 

عند توافر مواده، فكيف إذا ترافق هذا التحقق مع مواقف تشكيكية!.

● مع ذلك تجد للمستش��رق ماس��ينيون، على سبيل المثال، إسهاماً 

كبيراً في الكشف عن أنماط عمرانية في المدن العربية قديماً كالخطط 

والأسواق والحسبة وغيرها. فماذا تقول؟

– كان لدراس��ات ماس��ينيون وغي��ره عن »الصناع��ات« دورها 

الأكي��د في الوقوف على عمل هذه الفئ��ات الاجتماعية، وعلى طرقها 

ف��ي الصنع، وعلى ش��مائلها وخصالها، وعلى »أس��رارها« المهنية. 

وهي دراس��ات منقوصة حتى أيامنا هذه، طالم��ا أن المواد المتوافرة 

عنها قليلة، إذا ما قيس��ت بما خلَّفته لنا التآليف القديمة عن الش��عر أو 

الخط أو الموس��يقى وغيره��ا. يضاف إلى هذا أن الش��قة كانت قائمة 

بي��ن بيئ��ات العلماء ومدونات العل��وم وبين بيئ��ات الصناع وخبرات 

الصناع��ات وطرقها، ما دعاني إلى العمل على دراس��ة هذه الش��قة، 



258

وعل��ى التحقق منها، س��واء بين العلماء والصن��اع، من جهة، أو بين 

المدون��ات الكلامي��ة والفلس��فية وبين واق��ع المصنوعات نفس��ه، من 

جه��ة ثانية. هكذا اس��توقفني في أحد كتبي مخط��وط محمد أبي الوفاء 

البوزجاني المهندس، »ما يحتاج إليه الصناع من أعمال الهندسة« في 

القرن الرابع الهجري، ودرس��تهُ وتوقفت عند معالم هذا الاتصال بين 

عال��م وصُناع، بل بين طرق »برهانية«، كما يس��ميها، وأخرى تقوم 

»على العين«، أي على خبرة الصانع اليدوية.

● أتعتق��د أن أبحاث��ك ف��ي الجمالي��ة العربية هي من قبي��ل إعادة 

الاعتبار إلى الإرث الفني العربي باعتباره صنيعاً حضاريا؟ً

– أنطل��قُ، في عملي هذا، من حس��ابات بحثية، لا تبجيلية في هذه 

الجهة، ولا تبخيس��ية في تلك الجهة، وإن أدى هذا العمل، واقعاً، إلى 

إعادة اعتبار »حضاري«، أو ما ش��ئت من الصفات والنعوت. ولهذا 

لا تتحكم بعملي نزعة ماضوية، بل وضعتُ في تقديم كتابي »مذاهب 

الحس��ن...« هذا القول لنيتش��ه: »بأقوى ما في الحاضر من قوة علينا 

أن نفس��ر الماضي«. وما أطلبهُ، من هذه الع��ودة إلى مواد الماضي، 

يتعيَّن في نقدي المس��تمر، في أوجه مختلفة، لثقافة »عصر النهضة« 

المستمرة في حاضرنا الكتابي والقيمي. لذلك يمكن إدراج عملي هذا، 

م��ع أعم��ال أخرى لي عن اللغ��ة العربية في البيئ��ات اللبنانية أو عن 

الش��عر العربي الحديث أو عن »الحروفي��ة العربية« ضمن إطار ما 

يمكن أن أسميه بـ»نقد المثاقفة«. والثقافة التي أنتقدها – ثقافتنا الحالية 

– اس��تدَْخَلت في أبنيتها وقيمها وجداولها وتصنيفاتها المتنَ الأوروبي 



259

الخاص بدراس��ة حضارتنا وثقافتنا، م��ا غيَّبنا، من جهة، عن ماضينا 

وعن صلتنا به، وما جعلنا، من جهة ثانية، نقع في الاحتذاء والتش��بُّه 

والتقلي��د. لهذا أح��دد غرضي بأنه النقد من أجل الإس��هام المتجدد في 

الابتكار، لا النقد من أجل عودة روحنا الحالية إلى ماضيها الأثير. 

● إن نظ��رة الغرب في هذا المضم��ار »آثارية«، كما قلتَ، فماذا 

تنفع النظرة الأناسية )أو الأنتروبولوجية( بالمقابل؟

– هناك من أطلق على مس��عاي هذا تسمية »المسعى الحضاري« 

في فهم الفن الإسلامي، إذ أعدتُ الصنيع الفني إلى بيئته بمعناها العام. 

وهناك من وجد فيه »مسعى أناسياً«، إذ أعدتُ النظر في الفن، وجعلتهُ 

قرينَ العمل الإنساني، أياً كان، ونظرتُ كذلك إلى الصانع نظرتي إلى 

أي فن��ان... وعلى الرغم من قربي من المس��عى ه��ذا، فإنني أجد في 

كلامي عن »النس��ق التداولي«، أو »الدورة التداولية«، مبتغاي، وإن 

كانت هذه التسمية تشكو من ضبابية وقلة تحديد. 

يعنين��ي في الت��داول أن النص )أو اللوحة، أو الحلية، أو الزي، أو 

القصيدة( وغيرها من الصناعات، أياً كانت قيمتها أو طبيعتها، تصدر 

في أس��باب نش��أتها وصنعها عن مقاصد فردية، مادية ورمزية، ذات 

هيئات وأعراض اجتماعية ف��ي التحاور والتأثير والفعل. كما يعنيني 

كذلك أن مواد التداول هذا يقع عليها التنافس في الحيازة، وفي التثمين 

بين استحسان واستقباح، من الكلام الاعتيادي بين البشر إلى خطابات 

الفلاسفة. ما يعني أن علينا دراسة النص في حدود بنائه المخصوص، 



260

وف��ي ح��دود تناصيته م��ع غيره )بما فيه��ا من أس��اليب وأنماط ذوق 

وتفاعل وتأثر مع أش��كال وطرق صنع س��ابقة أو مزامنة(، وفي كون 

النص أثراً تبادلياً يقع في أوجه الاستعمال بين البشر. 

من هنا وجب علي التوقف، لا عند المدونات وحسب، ولا مقارنتها 

ولحظ آثار التفاعل فيما بينها وحسب، وإنما التوقف أيضاً عند مجلس 

الخليف��ة أو الأمير، ومجالس العلماء ومس��امرات الأدب��اء والظرفاء 

وغيرها، بوصفها دورات تبادل دالة بدورها.

● وكيف تبينَ لك أن ثمة مجالاً للجمالية العربية بعد؟

– لا يعنيني إلصاق صفة ما بالجمالية، أياً كانت، عدا كوني أعمل 

على نقد المتن الجمالي نفسه. فالمتن الجمالي تاريخي وثقافي في آن، 

وتبعاً لكل ثقافة: فما يعتبره اليابانيون جديراً بالتثمين وبتصدر الفنون 

عنده��م، مثل تنس��يق الأزهار أو حفل الش��اي، لا يع��دُّ حتى في باب 

الفن��ون اليدوي��ة أو الدنيا في أوروبا. إلى هذا، ف��إن جداول الفنون أو 

ترتيبهَا خضعت لتغيرات لافتة قلبتْها رأس��اً على عقب في أوروبا في 

القرون الخمسة الأخيرة، بين فنون »يدوية« و»عقلية«، و»عظمى« 

و»دنيا«، و»جميلة« و»تشكيلية«، عدا أنه جرى في عهد لاحق إلحاق 

فنون بها مثل التصوير الفوتوغرافي والسينما والشرائط المصورة. 

الخطاب الجمالي مقيَّدٌ بظروفه بالتالي، ولا يغَيب عنا أن الخطاب 

م نفس��ه عل��ى أنه »العالم��ي« و»الأكثر  الجمال��ي الغرب��ي، الذي يقُدِّ

تقدم��اً«، لا يعدو كونه فناً محلياً، وإن بلغ حدود انتش��ار دولي كبيرة، 



261

وبات محلَّ جاذبية واقتداء من شعوب وثقافات عديدة.

● أليس للاكتش��افات الأثري��ة المعاصرة دور ف��ي إضاءة بعض 

الجوانب في هذه الجمالية العربية؟

– طبع��اً له��ا تأثير كبير، إذ إنها لا تعمّ��ق معرفتنا بأمور فقط، بل 

تصححه��ا كذلك. هذا م��ا يمكن قوله عن عدد من الكش��وفات الأثرية 

التي يعمل عليها دارسون أمريكيون، ولاسيما في الأردن، وعن عدد 

غيرها في ش��به الجزيرة العربية مما يعمل عليها دارس��ون محليون؛ 

فالكش��وفات الأخي��رة عن المواد النقدية فيها كش��فت لن��ا أموراً غير 

معروفة عن أس��اليب الخط العربي في عهده الإسال�مي الأول، على 

سبيل المثال.

● م��ا الصل��ة برأيك بين الدراس��ات الجمالية الكب��رى في الغرب 

)هيغل، شلنغ، إيكو وغيرهم( وبين أبحاثك في الجمالية؟

– أنفصلُ أكثر مما اتصل بما ذكرتَ من دراس��ات أوروبية، ذلك 

أنن��ي أنح��و نحواً مختلف��اً، إذ أميل إل��ى مقاربة غير فلس��فية، وإن لا 

أعدمها تماماً، للصنيع الفني: أستحس��نُ الكلام وأوس��عه ليشمل الذوق 

وأس��اليب العيش، في الوقت الذي يقص��ر فيه غيري حديثه على الفن 

والجم��ال. وإذا كانت تواف��رت للخطاب الجمال��ي الأوروبي الحديث 

والمعاصر أس��بابٌ أقامتْه على أسس ومعايير وتاريخ في التفكر، فإن 

الخطاب الجمالي القديم لم ينعم بها على هذه الحال لكي نس��عى، مثلما 

س��عى أومبرتو إيكو في كتابه عن جمالية القرون الوس��طى، ولاسيما 



262

في كتابات القديس أوغس��طينوس، إلى الإقرار بوجود خطاب جمالي 

متماي��ز وحاصل فعال�ً. ففي الكثير م��ن كلام القدامى عن »الجميل« 

أو »الحسَ��ن« كلام عن الخليق بالحُس��ن واقع��اً، أي الجدير به، وهو 

م��ا وجدناه ف��ي كلام المعتزلة كذل��ك. وفي هذا الس��ياق علينا أن نقر 

ب��أن »الجمي��ل« القدي��م، إذا جار الق��ول، ينحصر في مي��دان »عالم 

المث��ل« أو »الواح��د« أو »الله«، ولا يمك��ن إطلاقه على مصنوعات 

بش��رية حادثة، مث��ل مصنوعات الفنون، إلا من باب التش��به، أو أنها 

مصنوع��ات »متدهورة« عن عالم المث��ل، أو أنها وُجدت بفعل خالق 

»مكَّن« الصانع من فعلها، حسب عبارة أبي حيان التوحيدي. 

● أتك��ون وجدتَ نقاط تش��ابه بي��ن فئات الصن��اع العرب وفرق 

المهندس��ين في الغرب إبان القرون الوس��طى )كما في رواية »بندول 

فوكو« لأمبرتو إيكو(؟

ناع« في مدينة تور  – أذك��ر أنني، عند زيارتي لمتحف »فرَِق الصُّ

الفرنسية في نهاية السبعينيات، توقفتُ عند العبارة اليونانية التي تتصدر 

به��و المتح��ف: »من لا يد له، لا عقل ل��ه«. ووجدتُ في المصنوعات 

الحاذقة التي يعرضها المتحف من صنعِ حرفيين فرنس��يين قدامى، في 

القرون الس��ابقة، ما كان بإمكاني نسبته إلى هذا الشعب أو ذاك، طالما 

أن اليد الصانعة تجتهد في عملها على توليد أس��اليب في الصنع تخَفى 

على غيرها، وتتفوق عليها كذلك، وتحُدث الدهشة.

إنه��ا »أس��رار المهن��ة«، كما يقول��ون. وهي العب��ارة عينها التي 

اس��تعدتهُا، في زيارات��ي الأولى للمغرب، في الس��نوات عينها، حين 



263

رحتُ أتحقق من الألفاظ المس��تعملة في أوس��اط الصناع القدامى، في 

فاس أو غيرها، إذ هي ألفاظ عامية لم تفحصها ولم تغربلها دراس��ات 

اللغويي��ن، ولا المفكرين أو علم��اء الجمال. وهذا ما خبرتهُ في مصر 

حي��ن حدثني أحدهم في »خان الخليلي« عن »تعش��يق« الخش��ب في 

»المش��ربيات«، أو عن »عين الإمام« للفتحات الضيقة في الخش��ب. 

وهي وقائع متعددة لفعل واحد، وهو أن الصناع، ولاس��يما في العهود 

القديم��ة، كانوا يتوارثون المهن، وبالتالي »أس��رارها«، عدا أن عدداً 

م��ن البيئات ما كان��ت تجيز تغيير المهن، ب��ل تتوارثها ضمن العائلة 

الواحدة: هكذا بقيت »أس��رارها« ظاهرة للعيان، من دون أن نفكَّها أو 

أن ندخلها في باب تحليلي صريح.

● أشرتَ في مقدمة كتابك »... صناعة الزينة والجمال« إلى المتن 

الكبير الذي يش��كل الحامل الأول للت��راث الجمالي في العربية، فماذا 

تعني به؟

– أطلق��ت على خاتمة كتابي هذه التس��مية التالي��ة: »خاتمة بمثابة 

مقدم��ة«، إذ طلبتُ فيها كلاماً يطلب إعادة إطلاق مش��روعي البحثي 

ف��ي اتجاه مجالات جديدة. وهو ما قلت��ه فيها في كلامي عن »الميدان 

المفتوح« للفن الإسلامي، إذ إن عملي في هذا الميدان يقوم على إعادة 

النظر، من جهة، وعلى توسعة النظر، من جهة ثانية. فما عاد يكفيني 

الوقوف عند الزخرفة، بل بات يعنيني لحظ التشابه البنائي بينها وبين 

»المقامات« وأس��اليب التزويق النثري، كما نلقاها عند الجاحظ، على 

سبيل المثال، وكما درستهُا في كتابي هذا.



264

هكذا أقول إن المدونات متعددة، وبأن المتن مفتوح وقابل لزيادات 

تبعاً لتوافر نصوص غير محققة أو آثار غير مكتش��فة بعد، أو لتدبير 

قراءات تحُْسِ��ن وصلَ هذه النصوص ببيئاتها، توُحْسِن رصد شبكاتها 

التناصية.

● ألا ت��رى حاجة إلى التعمّق في كل مظهر من مظاهر الحضارة 

العربية: الهندسة، الزخرفة، التصوير، الصناعة؟

– يعن��ي هذا طبع��اً إمكان التعمّق في كل مي��دان، على الرغم من 

معرفتن��ا بأن التفاوت في التوثيق والتأريخ صفة لازمة لهذه الميادين. 

فالكت��ب القديمة أعلت من عل��وم وصناعات، وصرفت لها مجهودات 

عديدة في التصنيف والدرس، وحطت من غيرها، فلم تخصها بالجهد 

اللازم. فديوان الش��عر العربي القديم لا يضاهيه أي متن، من دون أن 

يعني هذا أن انش��غالات المؤلفين طابقت أو س��اوت انش��غالات فئات 

واس��عة من المجتمع. فالغنى الهائل في أش��كال »التمدن الإسلامي«، 

ال��ذي بلغتنا أخب��اره، وبقيت بعض مواده، ل��م يحُفظ في كتب مصنفة 

عدي��دة. لهذا س��عيت في كتابي »مذاهب الحس��ن...« إلى تدبر س��بل 

جس��ورة في التتبع والمعاينة، تقوم على فحص اللغة بديلاً عن فحص 

الموجودات أحياناً وعلامةً عنها.

● م��ا الذي ثبت لك م��ن مقاربة مجاليَ الهندس��ة والصناع؟ وفي 

الهندس��ة النظري��ة والعملي��ة؟ أيكون الفارق بينهما راس��خاً برس��وخ 

التحضر؟



265

– لعلن��ا نجد في كتابات »إخوان الصفاء« – وهو ما خصصت له 

الدراس��ة الأب��رز في كتابي »... صناعة الزين��ة والجمال« – التعبير 

الأجلى عن العلاقات المعقدة بين الهندس��ة النظرية والهندسة العملية، 

ما يعُيِّن في مفاهيم اليوم شأنين مختلفين. فلقد طلب »إخوان الصفاء«، 

مثل عدد غيرهم وقبلهم من المؤلفين القدامى، علاقات مقايسة وتناسب 

بين العلوي والأرضي، بين الهندسي الكوني وبين الهندسي الأرضي، 

بي��ن جغرافية الكواكب والأفال�ك وبين هيئة الموجودات وأش��كالها. 

وهي علاقات طلبهَا الفكر القديم، قبل العهد الإسال�مي، في المزدكية 

وغيرها، وس��ألَ فيه��ا عن مص��در الموجودات وصورِه��ا في عالم 

كها ويصَنعها على صورته ومثاله. واللافت في هذا الفكر  علوي يحُرِّ

القدي��م كونه يتحدث عن عالم عل��وي غير خاضع للمراقبة والمعاينة، 

فينس��ب إليه أصول الأشكال والصور، فيما كان يعاين ويراقب عالماً 

أرضي��اً يصنع��ه ويتحقق من موجوداته، غير واجد فيه س��وى صور 

»متدهورة« )وربما »مثالية«، ولكن لا يعترف بها على هذه الشاكلة( 

عن العالم التام والحسن.

● الهندس��ة ف��نُّ التنزيه بدلاً من فنون التش��بيه؟ أه��ذه صلة أكيدة 

توثق��ت بفعل تأثر الهندس��ة بالفقه الإسال�مي القائم عل��ى عدم مقاربة 

الشكل الإلهي في أمور الفن؟

– لا يمكننا نس��بة الهندس��ة إلى التنزيه، إذ إن أشكالها سابقة على 

العهد الإسلامي، ونلقاها في غير تراث فني من الحضارات التي غلبها 

الإسال�م أو أخذ منها؛ عدا أن تزايد الطلب على الهندس��ة يجد أسبابه 



266

ف��ي سياس��ات »الفتح«، وما لحقها من أس��باب تمدن، مع��ززٍ بالغنى 

الم��ادي الذي يجد صوره ف��ي الزخرفة المزيدة للعمائر الإسال�مية، 

على اختلافها. ولقد أبانت لنا عمائر إسال�مية عديدة، س��واء في بادية 

الش��ام في العهد الأموي، أو في قصور س��امراء في العهد العباس��ي، 

رة أو منحوتة، وفي وضعيات لاهية  اشتمالهَا على صور آدمية، مصوَّ

وراقص��ة وغيرها، ما يش��ير، في هذه العمائر عل��ى الأقل، إلى تقيد 

الفن��ون بحاجات وطلبات وأس��اليب، تجد أس��بابها ف��ي الغنى المادي 

الفاحش الذي عرفته العهود الإسال�مية، وفي تأثر أساليب الذوق عند 

الخلفاء والأمراء العرب بتقاليد سلطانية سابقة عليهم وراقت لهم، بعد 

إجراء بعض التحويرات أو التحسينات عليها.

● أيس��عنا الق��ول بوجود انفصال بي��ن المديني والفن��ي، باعتباره 

مبتذلاً، وبين المقدس في الصناعات، مثل الهندسة؟

– لا يمكنن��ا الفص��ل الحاد بي��ن جانب من الصناع��ات، على أنه 

مديني وقد يكون مبتذلاً أو مدنساً، وبين جانب آخر مما يقع في الديني 

والمقدس، ذلك لأن أس��اليب الزخرفة، على س��بيل المثال، نجدها هي 

ذاته��ا ف��ي هذه أو تلك م��ن الصناعات. يدعونا هذا إل��ى الوقوف عند 

وظائ��ف الصناعات بوصفه��ا الدليل على صفته��ا ومعناها. فقد نجد 

كتاب��ات كوفية على لباس، وعلى حائط مس��جد، وعل��ى آنية، ما يقيم 

الفصل بين الش��كل والوظيفة في العمل الفني، وما يجعل الفن بالتالي 

متعيِّن��اً ف��ي وظيفته، لا في ش��كله. وهو فصلٌ خفَّفَ م��ن تمايزه الفن 

الحديث في عدد من تجاربه.



267

● وم��اذا عن »الظرف��اء« الذين تتح��دث عنهم نقلاً ع��ن الكاتب 

الوشاء؟ أيشبهون الـ)dandy(؟

– استوقفني في كتاب الوش��اء وقوفه عند »الظرفاء« في العصر 

العباسي، وهي فئة تميزت بخصال وسلوكات جعلت منها، في حسابي، 

الفئة التي أعلتْ بل وضعتْ أسساً للتمايز تقوم على الجوانب الجمالية 

المتنوع��ة تحديداً: فـ»الظريف« هو من يأكل كذا، ويلبس كذا، ويقول 

الش��عر كذا، ومن يمتلك الأواني أو المجالس الفلانية، المصنوعة في 

ه��ذه المدينة أو تلك، ما يش��ير – لأول مرة به��ذا الوضوح الناجز في 

التاريخ العربي القديم – إلى بلورة أس��س للجمال تتعدى الشأن الإلهي 

والدين��ي، ولا تنحص��ر كذل��ك بالأغني��اء وحده��م، إذ لا تقتصر هذه 

الأسس على الملكية، بل على الأخلاق كذلك.

● لفتني أمر الظرف والظرفاء في كتبك: أتكون هذه الظاهرة دالة 

على مقدار تحضر العرب الجمالي؟

– الكلمة س��ارية في غير بيئة عربية، ولكن بعد أن تدهور معناها 

م��ن دون ش��ك، وفقد بريقه الأخلاقي الناج��ز، إذ تحولَ »الفتوة« إلى 

محتال في أحوال، أو متسلط على حي أو محلة في أحوال. ولعلنا نجد 

في صيغ »الفتوة« القديمة تبلوراً لنزعات فردية ما كان يتيحها النظام 

القبل��ي والأب��وي في أش��كال اعتيادية؛ وهو تبلورٌ يق��وم على التمايز 

عن النظام القائم، س��واء ف��ي إنتاجه لقوته العنفية أو ف��ي تعيينه للقيم 

والسلوكات.



268

● أتنتم��ي الجمالي��ة العربية، في مظاهره��ا المختلفة، إلى التمدن 

العربي أم إلى الإرث الجمالي القديم؟

– لعل »الظرف« هو أعلى ذروة بلغها الحس��ن العربي القديم، بل 

الحديث كذلك، إذ إننا لا نجد في بلداننا علاقة نوعية ومتمايزة للحسن 

تنفصل عن الحسن الطبيعي والمادي: فالغني في بلادنا هو من تظهر 

علامات��ه النافرة عليه، لا »الخفية« أبداً، بم��ا هي مقتنيات وعلامات 

بارزة للعيان...

إذا كان الأخلاقي عامة، أي الإلهي والديني والشرعي، يحدد أسس 

الجم��ال القديم، فإننا نجد في تجربة المتصوف��ة تعييناً جديداً له، يحيد 

ب��ه عن المعنى المقر، ويجعل »التجربة« التصوفية، تجربة الفناء في 

ذات الله وق��ول المخاطبات والش��عر وغيرها، فعال�ً جمالياً: بحدوثها 

نفس��ه، بما تثيره في نف��س المتصوف من انفعالات، وبش��مولها على 

د وتكُثر من المعن��ى الجمالي، وتبلغه إلى متلقين آخرين،  دلالات تعُ��دِّ

مشمولين بالانفعالات بدورهم.

أما اليوم، فإننا نس��تطيع أن نقلب الآية تماماً، إذ إن الانفصال عن 

الأخلاقي بمعناه أعلاه، بل العمل ضده وإنتاج جمالية معادية له، بات 

قان��ون الجميل المعاصر: بعد طول إعال�ء للفن وإبعاد عن الأرضي 

والإنس��اني، بات الحس��ي والعيني والبصري و»البشع« و»الكريه« 

و»الوس��خ« و»البذيء« العلامات التي تنه��ل منها جمالية الفنون في 

أيامنا هذه.



269

كتب الأس��تاذ علي الديري: ش��ربل داغر »أنوات« )جمع أنا( لا 

تك��فُّ عن التح��اور والتبادل والتنقل والترح��ال بقلق معرفي وهجس 

إبداعي. أنوات تلتقي في ذات واحدة تضطرم بالشعر والنقد والترجمة 

والجم��ال والمعرف��ة. أنوات تنُقِّب ع��ن الجمال والحس��ن ومعاييرها 

الثقافي��ة ضمن س��ياقاتها التاريخية، عبر تركيب��ة منهجية تزاوج بين 

مختل��ف العلوم الإنس��انية والنقد والجماليات واللس��انيات والأناس��ة. 

يبحثُ ش��ربل داغر في هذه السياقات عما يسميه بـ»النسق التداولي« 

للنص؛ والنص يتجلى في عدة أشكال: حلية أو لوحة زيتية أو قصيدة 

أو غيرها من الصنائع الإنسانية، التي يمنحها الإنسان قيمة، من خلال 

النسق التداولي. وهو نس��ق يشير إلى ما يتداوله البشر ويتبادلونه من 

مصنوعات مادية وعقلية بين تذوق واستعمال وحيازة لها. 

مع علي الديري:

الحِلْيَة واللوحة والقصيدة تعبيرات تداولية



270

ينطل��ق ه��ذا الحوار م��ن كتابه المه��م: »مذاهب الحس��ن: قراءة 

معجمي��ة – تاريخي��ة للفنون ف��ي العربي��ة« ليطل على الإش��كاليات 

المعرفية المتعلقة بمشروع قراءته لـ»الفن الإسلامي« )91(:

● يبدو من كتابيك: »مذاهب الحس��ن: ق��راءة معجمية – تاريخية 

للفنون في العربية« و»الفن الإسال�مي في المصادر العربية: صناعة 

الزينة والجمال«، أنكَ تش��تغل على مشروع طموح، يهدف إلى إعادة 

ق��راءة المفاهيم الجمالية التراثية. هل لكَ أن تحدثنا عن س��يرورة هذا 

المشروع؟

– ين��درج كتاب��ا »مذاه��ب الحس��ن...« و»الف��ن الإسال�مي في 

المصادر العربية...« في مخطط بحثي وكتابي أعملُ عليه منذ سنوات 

س، هو ما نسميه  بعيدة، ويقوم على إعادة النظر في متن دراسي مكرَّ

بعد الأوروبيين بـ»الفن الإسال�مي«، لا لنقده وحس��ب في مس��توياته 

المختلف��ة، وإنما لتوس��عة النظر إلى م��ا يعينه هذا المت��ن، وما يغفله 

في آن في التجارب التاريخية العربية – الإسال�مية، أي س��بل الذوق 

والاستحسان فيها، بما فيها التفكر الفلسفي.

فالفن الإسال�مي ب��ات، ف��ي الدراس��ات والمعاه��د والجامعات، 

الأجنبي��ة كما العربية، فناً مثبتاً ومش��رعاً ف��ي آن، ويخفي – على ما 

أظن، وأسعى إلى البرهنة – تاريخيته المخصوصة، أي تاريخ تشكله 

نتَْه، أي  دُ وتعُيِّن الثقافة التي كوَّ كمتن دراسي ذي أعراض خاصة تحُدِّ

الثقافة الأوروبية في القرن التاس��ع عشر تحديداً، قبل تعيينه وتحديده 

لموضوعه الخصوصي، أي الفنون الإسلامية.



271

مخططي البحثي والتأليفي ينطلق من ضرورة إعادة النظر، ومن 

توس��عة النظر في آن، في مجال الفن الإسال�مي والجماليات العربية 

القديم��ة، ويتعيَّن في خطة التأليف الحالي��ة في ثلاثة كتب، هي التالية 

وف��ق مس��ار البحث، لا وفق خط��ة الإصدار: كان له��ذا المخطط أن 

يظه��ر في صورته الجلي��ة لو تمكنتُ قبل الكتابي��ن المذكورين أعلاه 

من إصدار المحطة الأولى في مخططي هذا، وهو الكتاب الذي أعمل 

علي��ه منذ س��نوات، وقبل هذي��ن الكتابين، وما انتهي��ت منه بعد، آملاً 

إعداده وإصداره في السنتين المقبلتين )92(. 

● ما الغرض من هذا الكتاب؟

لَ الفن الإسال�مي كمتن دراسي في  – أدرس في هذا الكتاب تش��كُّ

الكتاب��ات الأوروبية، وفي المواد الفرنس��ية تحدي��داً، منذ نهاية القرن 

الس��ادس عش��ر حتى مطالع القرن العش��رين حيث تأكدَ ه��ذا المتن، 

تْها الدراسات الحالية. وهو بحثٌ  واس��تقرَّ في صورته التي بلغتنا وأقرَّ

ش��اق أعود فيه إلى مواد خرجت من التداول منذ قرون، عدا أن كتب 

الفن الإسال�مي المعروفة »ردمت«، هي الأخرى، مثل هذا التاريخ. 

وتبدو عودتي إلى المواد القديمة هذه، أي الكتب والرسوم التخطيطية 

والدراس��ات والمق��الات والكراريس وأدلة المع��ارض وغيرها، مثل 

جولة آثارية في عهد قديم.

هي عودة لازمة يتكش��ف فيها أن هذا المتن الدراسي مقيدّ تاريخياً 

في مبناه، أي يتعين وفق الش��روط المخصوصة بالثقافة التي بنته، أي 



272

الثقافة الأوروبية، قبل معطياته المادية والتاريخية. وهو ما أجمله في 

أقوال سريعة، هي التالية: تحكمَ بهذا المبنى النسق الآثاري في التحقق 

من مواد الفن وفي دراس��ته؛ وأس��قطَ واضعو هذا المتن الدراسي من 

الأوروبيي��ن عل��ى الفن��ون هذه، ف��ي توثيقهم لها ودراس��تها وفرزها 

والتفكر في مس��ائلها الجمالية، أبنيةً في النظر متأتية من تاريخ الفنون 

وفلسفاتها في أوروبا؛ وتغافل هؤلاء الدارسون، أو لم يولوا نصوصاً 

عدي��دة من الثقاف��ة العربية القديم��ة لها نصيبها في تفس��ير وفهم هذه 

المواد...

● ما هو الكتاب الثاني في الخطة هذه؟

– كتاب��ي الثاني هو »الفن الإسال�مي في المص��ادر العربية...«، 

وأدرسُ فيه الفن في إطار مسألة »الصناعة«، وفي النطاق الاجتماعي 

ن��اع؛ كما أقوم بوقف��ات نقدية في عدد  ل فئات الصُّ والتاريخ��ي لتش��كُّ

من المواد الكتابية القديمة، واجداً فيها مس��ارات اس��تدلال لتقويم الفن 

الإسال�مي ولمس��ائل النظر الجمالي في��ه. لهذا الس��بب وغيره يعود 

الكتاب لمس��اءلة الفن الإسلامي، س��واء في إنتاج المجتمعات لأعماله 

وصناعات��ه، أو ف��ي ال��دلالات التي خص��وا بها بعض ه��ذه الأعمال 

م��ن قيم ومعانٍ واش��تراطات. هك��ذا يتعرف الكتاب إل��ى »الفن« في 

العمل الإنساني، أياً كان، وفي عدد منها تحديداً، على أن المجتمع في 

تبادلاته واستحساناته )واستقباحاته( ميزها عن غيرها، وجعلها محل 

ندرة وتنافس وتثمين. 



273

إنها عودة نتعرف فيها إلى أحوال الجماعات الحرفية، في نش��أتها 

وشروط عملها والقيم التي حركتها، متحققين من كونها بلغت درجات 

عليا من التنظيم، وإن تكتمتْ في أحيان كثيرة على أس��رارها المهنية. 

كم��ا أتوقف في��ه عند بعض مؤلف��ات قديم��ة )الجاح��ظ، التوحيدي، 

الجرجاني...(، متناولاً المسائل التي استوقفتْهم، مثل: الطبيعة والفن، 

معايير الحس��ن وش��روطه، التقلي��د والإبداع، العل��وي والدنيوي، الله 

والصان��ع، البصر )الفيزيائي( والبصي��رة )الاعتقادية(، وغيرها من 

المس��ائل الثنائية التي تقع في صميم الفك��ر الفني، وفي العلاقات بين 

الحسن المتعالي والحسن الأرضي. 

كشفتْ لي هذه القراءة المتعددة الأوجه عن لزوم النظر في اتجاهات 

وميادين أخرى، بعيدة عن المواد الأليفة لدراسة الفن الإسلامي، وهو 

ما أجملته في الكتاب الثالث وفق خطتي، وهو »مذاهب الحس��ن...«: 

ه��ذا الكتاب ينطلق م��ن اللغة العربي��ة محفوظة في »كت��اب العين« 

)الموض��وع ف��ي الق��رن الهجري الثان��ي( لكي يتحدث ع��ن الوجود 

الإنس��اني والم��ادي، في مصنوعاته واستحس��اناته، كم��ا درجتْ في 

التب��ادل الكلامي والكتابي. وهو مس��عى في الدرس والنظر لا يتوقف 

عند المتن المخصص، قديماً أو حديثاً، للفن الإسلامي، بل قبله وبعده، 

أي في نطاق التبادل في الجماعات، في اقتنائها وتنافس��ها، وفي سبل 

وس��لوكات ذوقها، وعملهِا على صياغة أس��سٍ للتمايز الاجتماعي أو 

الاعتقادي عبر مصنوعات وس��لوكات، تقع في حياة البش��ر وسكنهِم 

وزيِّهم وتفننهِم وغيرها.



274

● أيعني هذا اكتمال المخطط البحثي؟

– لا، فالمخط��ط الدراس��ي مفتوح، ويعني هذا، في حس��ابي، أن 

مي��دان الفن الإسال�مي، وما يس��بقه ويتع��داه في نطاق ال��ذوق والفن 

عموم��اً، قابلٌ لدراس��ات وتآليف متعددة أخ��رى، مني أو من غيري، 

لسببين على الأقل: 

الس��بب الأول هو أن إعادة النظر وتوس��عتهَ هذه كش��فت مجالات 

جديدة غير مستثمرة بعد في البحث والكتابة، عدا أنها تستوجب كذلك 

قراءات نقدية لطرق في البحث أو التفسير، سارية أو مقرة. 

أم��ا الس��بب الثاني، فهو أن دراس��اتي ه��ذه كش��فت تباينات بين 

تعامل الجماعات والأف��راد والمذاهب الاعتقادية أحياناً مع مواد الفن 

وسلوكات الذوق وبين الخطابات النقدية أو الفلسفية وغيرها عنها، كما 

كش��فتْ تباينات بين ترتيب الفنون القديم وبين ترتيبه الحالي الساري. 

ويمكننا أن نتحدث كذلك عن تباينات أخرى، هي محل درس ونقاش، 

إذ تضع مس��ألة الجمال قيد التفكير، في حاضرنا قبل ماضينا. وهو ما 

أسعى إليه، في نطاق آخر، وهو اشتغالي في تاريخ الفنون الحديثة في 

العالم العربي، وفي التفكير في مسائلها.

● هل لك أن تعرفنا بالمنعطفات التي ش��كلت س��يرتك العلمية، في 

تقاطعاتها مع سيرتك الذاتية؟

– ق��د يبدو للبع��ض أن وضع كتاب مثل »مذاهب الحس��ن...« أو 

»الفن الإسلامي في المصادر العربية...« أو غيرهما من كتبي اشتغالٌ 



275

ف��ي الماضي المحض، فيما هو ينطلق من أس��ئلة الحداثة، ويعمل في 

نطاق رهاناتها كذلك. بل يمكن نسبة هذا العمل إلى نقد المثاقفة، حيث 

إن��ه يعي��د النظر في حاضر الكتاب��ة العربية )والأجنبي��ة( عن الفنون 

وسبل الذوق في الحياة العربية. وهو نقد يطاول وجهاً من أوجه ثقافة 

النهضة المس��تمرة حتى أيامنا هذه، وهي ثقافة لم تقرّ وحس��ب بنظام 

المعارف والفنون والعلوم ذي الأس��اس الأوروب��ي، بل عملتْ كذلك 

على »اس��تدخال« مترتبات الجدولة والتبويب )والتفسير أحياناً( التي 

خصَّ بها هذا النظام ثقافة العرب )والمسلمين( الماضية.

● ما تقصد بـ»الاستدخال« هذا؟

– يكف��ي للدلالة الوقوف عند لفظي��ن – عمادين في الثقافة العربية 

المعاصرة: لفظ »الأدب« يعني حالياً إنتاجات اللغة، ولاس��يما الشعر 

والنث��ر وغيرهما، فيما كان يعني قبل القرن الماضي التربية والتعليم. 

هذا ما يمكن قوله عن لفظ »الفن« أيضاً، إذ عنى الغصن والفرع من 

الش��يء أو من العل��م أو من الكتاب، قبل أن يعني ف��ي الثقافة العربية 

الراهنة النتاجات البصرية المستحسَنة )الجميلة( تحديداً.

● لنعد إلى السؤال السابق عن علاقة الكتابة بالسيرة.

– الكتاب��ة، أي��اً كانت – وهو ما توصلتُ إلي��ه بعد طول عراك – 

اختب��ار في المجهول، على أنه ف��ي البحوث ينطلق مما هو معروف، 

وفي الش��عر مما يبدو أقل وضوحاً. كان بيكاسو يقول: »أنا لا أبحث، 

ب��ل أجد«، بمعنى أن��ه لا يصرف الجهد طلباً لكن��ز مفقود، أو وديعة 



276

كامن��ة، لا يلب��ث أن يعث��ر عليها بعد ط��ول تنقيب وتع��ب، وإنما هو 

العمل، المستمر والمتمادي، مثل أي صانع، على أنه يتوصل فيه إلى 

ما يقنعه، إلى ما يقر به، واجداً فيه لقياه – أخيراً – ، أشبه بمسافرَين – 

كما قلت في قصيدة – يتعرفان على بعضهما البعض في نهاية الرحلة 

المشتركة )...(.

● إنك تش��تغل الآن في النقد التشكيلي والإبداع الشعري والترجمة 

والبح��وث التاريخي��ة، التي تق��ارب من خلاله��ا موضوعات متصلة 

بعلوم مختلفة. كيف يتسنى لك الدخول على هذه التشعبات؟

– الس��ؤال عن المنهج صعب في أي نطاق دراس��ي في هذه الأيام 

المبلبلة في غير مجال، فكيف في عدد مجتمع من النطاقات، مثلما هي 

حالي! وهو أصعب الأسئلة، من دون شك، طالما أننا لا ننتج مناهجنا 

بقدر ما نقتدي بما س��بقنا، سواء في العهد الإسلامي القديم أو في عهد 

الحداثة. ولكن يعنيني، قبل الإجابة عن هذا الس��ؤال، أن أعرض لعدد 

من الأفكار الأولية الممهدة لجوابي. 

س��اورَ بع��ض باحثين��ا الاعتقاد ب��أن مآلن��ا مطابق تماماً لمس��ار 

الحداثة في أوروبا، عاجلاً أو آجلاً، وأنه مس��ارٌ منطلق صوب حداثة 

تصاعدية الإيقاع والتطلع، ولم يبقَ علينا – والحالة هذه – سوى الأخذ 

بالمناه��ج الغربية واختباره��ا في أحوالنا وفق ه��ذا المنظور. إلا أنه 

ه مناهجه وعلومه عن  تعتور هذا المنظور معايب عديدة، منها أنه ينزِّ

تاريخيته��ا المقيدة لها، أو ينزعها عنه��ا، محققاً الالتباس بين محليتها 



277

وبي��ن كونيتها، بين قدرتها عل��ى التعيين الوصفي ف��ي بيئاتها، وبين 

كونه��ا وَصْف��ة صالحة لكل زمان ومكان. ذلك أنه قد ثبت بأن مس��ار 

الحداثة ليس مس��ار تقدم متصاعد، بل هو مرش��ح للتراجع والنكوص 

وغيره��ا. ومن معايب ه��ذا المنظور أيضاً هو أنه يقي��م خطاً فاصلاً 

بي��ن عهد القدامة )وهو القرون الوس��طى( وعهد الحداثة، جاعلاً من 

تاريخه تاريخ البشرية بالتالي، عدا أنه، في قسمته هذه، يغُيِّب تحققات 

أو إنج��ازات في عهد القدام��ة، وفي تاريخه هو قبل تاريخ غيره، كما 

أن��ه ينكر تراجعات في عه��د الحداثة، الذي لا يعود »ظافراً« في هذه 

الحال.

أسوق مثالاً واحداً عما أقول مستقى من دراستي: أتحقق في كتاب 

ل فئة من »الظرفاء«  »الفن الإسلامي في المصادر العربية...« من تشكُّ

في العهد العباس��ي، تعود إلى غير فئة اجتماعية، فمنها الأمير والفقيه 

والش��اعر والجارية وغيرهم؛ أي أنها تتشكَّلُ وفق خيارات وسلوكات 

ذوقي��ة وجمالي��ة، تتمايز به��ا عن غيرها م��ن الفئ��ات والطبقات في 

المجتمع العباس��ي. يشير تشكل هؤلاء »الظرفاء« إلى حراك ما، إلى 

تن��امٍ في الحساس��ية الجمالية، وإلى تدبيرات فنية ف��ي الصنع والتأنق 

وغيرها، تس��بق بكثير تش��كلات مماثلة في تاريخ أوروبا، على سبيل 

المث��ال، ع��دا أن بيئاتنا ما لبثت أن تراجعت في مس��ائل ظرُفها، وما 

عرف��تْ بالتالي مثل هذه الفئة المتميزة. لهذا أقول إن علينا، في مناهج 

النظر، الابتع��اد عن المنظور التاريخي التصاع��دي، والتعويل على 

وقفات ومحطات وتحققات من دون حكم معياري على وجهتها.



278

● أيعني هذا الانقطاع عن مناهج الغرب؟

– لا يوج��د تاريخ منس��ق ومتتاب��ع للحداثة، وليس علين��ا بالتالي 
الاصطفاف بالدور، واتباعُ إشارات السائق الحضاري. هذا يعني، في 
حس��ابي، علاقة نقدية ومركبة ف��ي آن بالثقافة الغربية: لنا أن نتعاطى 
معه��ا، لا أن ننغلق عنها ونكتفي بمواق��ف معادية في صورة لا تعدو 
كونها في أحس��ن الأحوال نقداً سياسياً أو أخلاقياً، لا أكثر، أي أنها لا 
تطاول بأي حال أبنيةَ س��يطرةِ هذه الثقافة على غيرها. فضلاً عن أن 
الانتقادات هذه لا تنتج ثقافة، ولا منهجاً، بل س��لوكات وأخلاقيات في 

أحسن الأحوال.

ه��ذا يصحُّ في بناء منظومة العلوم والمع��ارف، إذ إنني أميل إلى 
بن��اء نظري مركب ومتع��دد الاتجاهات، إلى ق��راءات تأخذ في عين 
الاعتبار أن حدود العل��وم والمناهج حدود اصطلاحية، لا واقعية ولا 
تاريخية في آن. أي أنها مما يفرضه منطق النظر والدرس، إذ يفصل 
ما ه��و متصل، ويغضُّ النظر عن مس��ائل أو ظواه��ر تقيداً بالحدود 
المنهجية هذه. وهو ما أعايش��ه في وجداني، في نزوعاتي، التي تبدو 
متناقض��ة، وأقصرها )وأقس��رها كذلك( على ه��ذا الفعل أو ذاك، من 
دون أن أس��تعيد دوماً حريتي التامة، أو انس��ياقي الحر وفق تطورات 

الموضوع أو الميدان.

● إلا أنن��ا لم نتبين بعد في ص��ورة جلية كيفية نظرك إلى المنهج، 
وإلى تعدد مقارباتك في الكتاب الواحد.

– لا يعن��ي كلام��ي الس��ابق أنني أطم��ح، وفق تص��ور مثالي أو 



279

طبيعي، إلى تفسير »كلي«، وإنما يعني التعويل على نسقٍ في النظر، 

أدرجُ��ه ف��ي نقد ترتيبات العلوم وفق أس��س معياري��ة )كما في القرن 

التاسع عشر(، أو وفق حداثة بنيوية )كما في النصف الثاني من القرن 

العشرين(. وهو ما سأعرض له في حديثي عن النص.

والنص قد يكون حلية أو لوحة زيتية أو قصيدة وغيرها من الصنائع 

الإنسانية، التي يمحضها الإنسان قيمة تتعدى حسابها المادي، وهو ما 

يجتمع عندي في الحديث عن النسق التداولي. وهو نسقٌ يشير إلى أن 

البش��ر يتداولون ويتبادلون عدداً من المصنوعات، المادية أو العقلية، 

بين تذوق أو استعمال أو حيازة لها، ويبلغ الأمر التداولي أحياناً حدود 

التنافس على اقتنائها والتمايز بها.

هذا التعيين للنص )أو الحلية، أو اللوحة...( يندرج في ثلاثة أبنية، 

هي التالية:

« عناصره  – القراءة النصية: في أن النص يتمتع بأنظمة في »ضمِّ

بعضها إلى بعض، ما يس��اعد في تدبير نس��ق في القراءة، وهذا يعني 

النص مفرداً، وفي »ذاته«.

– الق��راءة التناصية )والجمالية(: في أن للنص تاريخاً مخصوصاً 

في البناء، أو »التَّنصَْنصُ« )إذا جاز القول(، سواء في بنيته التأليفية، 

بين تقليدية وحديثة، أو في هيئته المظهرية، ما يوضح بنيته التناصية، 

اللازم��ة والطوعية: هذا يعن��ي النص في علاقاته بغيره من نصوص 

وخيارات أسلوبية وجمالية.



280

– القراءة الأناس��ية: في أنه أثر تبادل��ي، تخاطبي في مقاصده، ما 

يساعد في تدبير أسباب قراءة أناسية )أنتروبولوجية( ثقافية له، ويعُيِّن 

بنيته الاستعمالية، وهذا يصحُّ في مبناه التحاوري، أو في مبناه التقليدي 

)المس��تبَْقى، أو المطلوب( أو الحديث )العق��د الطوعي، أو انعدامه(: 

هذا يعني النص في اندراجه في تاريخه الاجتماعي – الاستعمالي.

● الن��ص، ف��ي هذه الحالة، يصب��ح موضوعاً لمقارب��ات متعددة: 

ه��ل تلغي بذلك الحدود أم تكرس��ها، س��واء في الن��ص الواحد أم بين 

النصوص والأجناس؟

– الحدي��ث عن النص هو حديث أساس��اً عن الح��دود: هذا ما قال 

به النقد الأدب��ي التقليدي في كلامه عن الأجناس الأدبية )والأغراض 

الش��عرية كذلك ف��ي النقد العربي القديم(، وهذا م��ا توقفَ عنده بعض 

النقد الحديث، كما في دراسات جيرار جينيت، الذي جددَ النقاش مثلما 

وسَّعَه كذلك حول ما أس��ماه بـ»عتبات« النص. وهي تعيينات، سواء 

القديمة أو الجديدة، تشير إلى ما أسميه: »حدود« النص، أي ما يشير 

إلى أس��واره، إذا جاز القول، وإلى بناه ومستوياته، وإلى أمور أخرى 

داخلة في تكوينه بالتالي.

إن مفاعي��ل الح��دود، أينما تحققنا من وجوده��ا، تجانبُ ما هو في 

طبيعة التجارب الإنسانية، على اختلافاتها، إذ إنها تصَدر عن فوضى، 

أو عن تش��ابكات، فيما تس��عى الأجن��اس والأنواع إل��ى التنميط، إلى 

الإخراج، إلى الإظهار؛ وهي صياغات مختلفة لمس��عى تثبيتي واحد. 



281

وإذا كان لنا أن نكشف عن شيء من طبيعة هذه العملية التحويلية التي 

تنتهي بوضع حدود لما هو في أساسه متفلت وغريزي ومتحرك، فإن 

عمليات الترجمة كاشفة تماماً عن ذلك. 

● أه��ذا ما يفس��ر، والحالة ه��ذه، صلاتك الأكي��دة والمتمادية مع 

الترجمة؟

– اختياراتي في الترجمة تعود إلى شواغل أدبية، إلى طلب مشاركة 

في نصوص أش��تهيها، فأتملكها، إذا جاز الق��ول، بفعل الترجمة: هذا 

ما يفس��ر ترجماتي لرامبو في كتابي »العابر الهائل بنعال من ريح«، 

وبصورة أقل لـ»أنطولوجيا الش��عر الزنجي – الإفريقي«، أو إعدادي 

في السنتين المنصرمتين لكتاب من المختارات للشاعرة إندريه شديد، 

وآخر للشاعر راينر – ماريا ريلكه.

إلا أن ممارس��تي الترجمة قادتني إلى اختبارات واس��عة ومتمادية 

كش��فتْ لي الكثير مما يخَف��ى أحياناً في غفلة الكتاب��ة، أو في الأفكار 

النقدية عنها. فقد أفادتني ممارس��تي الترجمة في التعرف المقرب إلى 

هوي��ة النص عموماً، ومكنتني من كش��ف خرافة الحديث عن الماهية 

والأص��ل. ما الأص��ل؟ يعني أيض��اً: ما النص؟ ذل��ك أن النص ليس 

تجس��يداً لماهية أو إعلاناً لأصل، وإنما هو مدونات مختلفة لها مقادير 

متباين��ة من الوجود، بين التحقق والتش��هي، بي��ن الحصول والتوهم، 

وبين المعاينة والرغبة.

الترجم��ة تق��ول في حاصلها إننا يمكن أن نكتب الش��يء عينه، أو 



282

القري��ب منه، في ص��ورة مغايرة، مختلفة، في كل مرة، عما هو عليه 

الأصل. ب��ل تقول لنا الترجمة كذلك إنه لا وجود لأصل، بل لتوليفٍ، 

ه��و ف��ي نهايته تثبيتٌ وتش��ريعٌ لما كان في منطلق��ه، أو في عملياته، 

مجموع��ة م��ن الاحتمالات، الت��ي لا يقل فيها الواح��د »أصالة«، أي 

صدوراً عن ذات كاتبة، عن الآخر. 

تنطل��ق الترجمة م��ن نصٍّ على أنه ال��ذي نبدأ من��ه، أو أنه نقطة 

وص��ولٍ أو تحققٍ، وأنه قابلٌ ف��ي نهاية المطاف لتحققات أخرى، هي 

بعض ما يستبينه المترجم في أحوال الترجمة، إذ يستعيد أحياناً بعض 

ما ع��رض للكاتب الأصيل، إذا جاز القول، م��ن أحوال وصياغات، 

وما تدبرَ من حلول تخُفي ولا تخُفي ما رتقهَ أو تدبرَه.

لهذا أستحس��ن الحديث عن عملية التوس��ط، لا النقل، في الترجمة 

لأنها ترس��م واقع العملي��ات الممكنة بين النص��وص، من جهة، وفي 

النص نفس��ه، من جهة ثانية. وهو ما تظُه��ره عملية الترجمة، إذ إنها 

تق��وم على وهم التطاب��ق والتكافؤ بين نصين، بين نص معطى ونص 

للإتيان، طالما أننا ننتج دوماً )في ترجمة القصائد تحديداً( نصاً مختلفاً 

دوم��اً، مهما كان��ت درجة الأمانة والتطلب. فنح��ن حين نترجم نضع 

نصاً، وإن ينطلق من حاصل نصي )وهو اللفظ الذي أفضله على لفظ 

النص – الأصل، أو النص الأصيل(.

● »الحُسْن«، كما تقول دراستك، من أقوى الألفاظ حضوراً، ويقع 

صفة محمولة في كل ش��يء: في النظر الطبيعي، في الهيئة البشرية، 



283

في الصنيع الإنس��اني... هل توفرت هذه اللفظة على صياغة فلسفية، 

تجعل منها مفهوماً يتميز عن بقية مفردات الجمال؟

– الألفاظ تخُْبرِ مثل المواد، بوصفها حافظة، لا للمعاني والدلالات 

وحس��ب، وإنم��ا كذلك للتغي��رات الحادثة ف��ي التب��ادلات والتعيينات 

الكلامي��ة ف��ي الجماعة اللس��انية الواحدة. هذا يعني أن مس��اءلة اللغة 

عن حمولاتها – وهي في أس��اس بناء »مذاهب الحس��ن...« – تاريخ 

مخصوص عن إنتاجات المجتمع، في جيدها ورديئها، وعن الصفات 

التي يلحقها بهذه، أو يحجبها عن تلك. 

كان��ت العودة إلى اللغ��ة لازمة، إن صح التعبي��ر، إذ إن متبقيات 

الفن��ون وكتابات التاريخ ل��م تحفظ دوماً ما يكفي لدراس��تها. وهذا ما 

يمك��ن قوله كذلك عن تصنيف الفنون، أو عن ترتيبها في منظومة، إذ 

لم نعرف في العربية ما عرفه الدارس��ون الأوروبيون، في تمييزاتهم 

القديم��ة بين فنون »حرة« وأخرى »يدوي��ة«، وبين فنون »عظمى« 

وأخرى »دنيا«، ثم الحديث في الأزمنة المعاصرة عن فنون »جميلة«، 

ثم »تش��كيلية«، وعن الفن السابع )أي الس��ينما(، وغيره، الذي ألُحق 

بالفنون هذه. 

والعودة إلى متون الكتب والتصنيفات القديمة )كما تحققت من ذلك 

أيضاً في »الفن الإسال�مي في المصادر العربي��ة...«(، لم تنعم علينا 

بنظ��ام خصوصي للفنون، ولا بمذاهب الحس��ن، أو تقويمات الجمال 

ومعاييره وقيمه: قد نقع على اجتماع الموس��يقى بالهندس��ة، أو الخط 



284

بالتزوي��ق، إلا أن هذه الاجتماع��ات لم تبلور نظاماً مخصوصاً ضمن 

الثقافة العربية – الإسال�مية القديمة، من دون أن يعني هذا أن الأفراد 

ما كانوا يجَْتمعون على استحس��ان )أو اس��تقباح( هذا الصنيع، أو هذا 

الس��لوك، أو تلك الصفة... ذلك أن انشغالات الفكر – ومنها الانشغال 

بالحس��ن، في معاييره وقيمه – قد تعنى بأمور من دون أمور، وأن ما 

تعُنى به قد لا يوافق اهتمامات الجماعة بالضرورة. 

فالمفكرون الإسال�ميون القدامى توقفوا طويلاً عند الموسيقى، إلا 

أنها ما عنتْ، في حس��ابهم، في غالب الأحيان، أشغالَ جميلة المغنية، 

أو عط��رد الع��ازف، أو زري��اب الموس��يقي وغيره��م الكثيرين، بل 

توافق��اتِ النجوم والكواك��ب في حركات الكون. وه��ذا ما يمكن قوله 

في الهندس��ة أيضاً، إذ عنتْ غالباً حركة الأفلاك، وبناء الاسطقس��ات 

والعناصر والهيولى والصورة وغيرها. 

اللافت في أمر الحسن، في انشغالات الفكر، فقهاً وكلاماً وفلسفة، 

ه��و أن الكاتبين انصرفوا إلى دراس��ة العلوي��ات، ومنها الروحانيات 

والإلهي��ات، وإل��ى تصعيده��ا، عل��ى حس��اب الدنيوي��ات، بم��ا فيها 

المصنوعات والإنتاجات البشرية على اختلافها. وهو نهجٌ في السعي 

الفك��ري، نتحقق منه منذ أمبي��دوكل )القرن الرابع قبل المس��يح( في 

الفكر الإغريقي، وأدى إلى تمييز الأرضي عن العلوي، بل إلى جعل 

العالم الأصيل والحقيقي في »عالم المُثل« )مثلما قال أفلاطون(، على 

أن ص��ور العال��م الأرضي »متدهورة« عنه. ب��ل بلغ الأمر بالأخير، 

بعد أمبيدوكل، حدود الخش��ية مم��ا يفعله »صُناّع الصور« من صور 



285

»مُضَلِّلة« عن عالم »الظهور«، ما له أن يفُسد المعرفة بالتالي. 

وهو س��عيٌ في الفكر بلغ مع الفكر المس��يحي، ولاس��يما في نسقه 

البيزنطي، حدوداً توسطية بين العالمَين، إذ جرى التعامل مع الأيقونة 

بوصفها من طبيعتين، إلهية وإنسانية في آن، وهو ما انتهى مع السعي 

الإسال�مي إلى فصل تام بين العالمَين، وإلى جعل الحس��ن ممكناً في 

صفات الله وحسب.

● عل��ى الرغم مما يتوافر في المعجم من مدونات لغوية تعبِّرُ عن 

حسٍّ جمالي وإدراك فني للوجود، إلا أنها لا تتوافر على اشتغال نقدي 

أو فلس��في يرُجعها إلى س��ياق المعرفة، المش��يدة بالنظر، الذي يجعل 

علماً قريباً مما عرف في ألمانيا بعلم الجمال. ما الأس��باب التي حالت 

دون ذلك؟

– هذا ما واجههَ الدارس��ون الأوروبيون عن��د »تصنيف« الفنون 

الإسلامية، إذ لم يجدوا في المتون ما يعُيِّن هذا النظام، أو يكفله، لكنهم 

غفل��وا بالمقاب��ل عما تحدث عن��ه »إخوان الصفاء« في »الرس��ائل« 

ع��ن »صناعة الزينة والجمال«. إلى ه��ذا، فإن قراءاتهم لهذه المتون 

اتسمتْ بتسرع، ما أتاحَ لهم الوقوف على التباين بين انشغالات الفكر 

وسلوكات الذوق في هذه الجماعات. وهو ما يمكن تسميته بـ»تاريخية 

المعرف��ة«، إذ إنها تتباين أحياناً بين ثقافة المختصين وبين س��لوكات 

ومعتق��دات الجماع��ات، كما تختل��ف المعرفة كذلك بي��ن عهد وآخر 

ضمن الثقافة الواحدة. 



286

أج��رى الدارس��ون الأوروبيون عل��ى الفنون القديم��ة تصنيفات 

وترتيبات، غير مستندة إلى أي أساس في الثقافة والصناعات المحلية، 

فما اس��تندوا، لا إل��ى علوم القدام��ى وتصنيفاتهم، ولا إلى س��لوكات 

الجماع��ات وأذواقه��ا، ولا إلى نظام جَمْعي بين هذَين الأساسَ��ين. بل 

أنزل��وا ه��ذه الفنون ف��ي جداول اس��تقوها من ثقافته��م المخصوصة، 

��وا العم��ارة والخ��ط والصورة بفن��ون، وهي كان��ت على هذه  فخصُّ

الص��ورة في ثقافتهم، وصنفوا الفنون الأخرى وفق أس��س الجنس أو 

الصنف )فن المعادن، الحلي...(.

● إن دخول��ك على موضوعك جاء عن طريق العلوم اللغوية التي 

قدَّم��تْ، بمنهجيتها الحديث��ة المرتكزة على اللغ��ة، أدواتٍ وطرقاً في 

مقاربة العلوم الإنسانية لموضوعاتها. إلى أي حد يمكن أن يستفيد النقد 

التشكيلي الحديث من هذه المداخل؟

– في ندوة جرت في »المتحف الأردني« لمناقشة كتابي »مذاهب 

الحس��ن...«، دعاني غير مشارك فيها، مثل الأميرة الدكتورة وجدان 

بن علي، رئيسة »الجمعية الملكية للفنون الجميلة«، والأستاذ إبراهيم 

ش��بوح، أمين عام »المجمع الملكي للحضارة الإسال�مية«، والدكتور 

مازن عصفور والفنان الناقد محمد العامري، إلى الاستفادة من عملي 

عل��ى اللغة القديمة، ومن إعادة عرضها على التداول من جديد، وإلى 

اس��تثمار هذه اللغة في جداولها في تنش��يط قدرات لغة النقد التشكيلي: 

ه��ذا أمرٌ حصلَ جزء منه، في كتاباتي عل��ى الأقل، إذ أعدتُ عرضَ 

عدد من الألفاظ والصيغ العربية القديمة على التداول من جديد. 



287

أس��وق في هذا المجال مثلاً كافياً في التعبير عن مقصدي: درجتْ 

الكتاب��ة العربية على اس��تعمال لف��ظ »المنمنمة« للدلال��ة على إنتاج 

تصوي��ري إسال�مي قديم مصاحب للكتاب، إثر اقت��راح قدمه الراحل 

بش��ر فارس للمجمع اللغوي في القاهرة، في الخمس��ينيات )من القرن 

الماض��ي(، فيما وج��دت أن لفظ »التزوي��ق«، و»مزوقات الكتب«، 

هي اللفظ الأنس��ب، والمس��تعمل في كتابات قديمة، مثل كتاب »كليلة 

ودمنة«، الذي عرف مثل هذه الصور المصاحبة للكتاب.

الأمر يحتاج إلى مجه��ودات عديدة تتعداني في نهاية المطاف، إذ 

تش��ترط مساهمات العديدين، من علماء لغة ومعجميين وعلماء جمال 

وغيره��م. وهو أمرٌ كانت دعتْ إلى مناقش��ته ندوة علمية في القاهرة 

شاركتُ فيها، إلا أن أخبارها ما لبثت أن انقطعت...

إلى هذا الش��ق الاصطلاحي، يحسن بنا الانتباه إلى مسألة أخرى، 

ش��ديدة التعقي��د، وه��ي أن التفكير بالحس��ن القديم لا يغُي��ب عن بالي 

انقطاعن��ا عن درس الحُس��ن الحديث، أو الحالي ف��ي مجتمعاتنا، ولا 

يقتصر الأمر بالتالي على النطاق التشكيلي فقط.

● ها أنت قد طرحت السؤال بنفسك: فماذا تقول؟

– ت��زداد ف��ي صورة مط��ردة المقارب��ات التش��كيلية العربية في 

الصحف والمجلات العام��ة أو الاختصاصية، على الرغم من ركاكة 

بعضه��ا وضع��ف عدته. ويتأتى هذا الاهتمام م��ن تزايد مكانة الفنون 

الحديث��ة في مجتمعاتنا من دون ش��ك، وهو تزايدٌ نتحقق منه حتى في 



288

بيوت مح��دودي الدخل، إذ نجد بعض إنتاج��ات الفنون الحديثة يحتل 

مس��احات فوق جدران البي��وت الداخلية. ونتأكد م��ن المكانة هذه في 

تزايد عدد المقتنين للأعمال الفنية في غير بلد عربي، حتى إن بعضهم 

لا يتأخ��ر عن الدخ��ول في حلبة التناف��س مع المقتنين ف��ي العالم في 

صالات »درووه« و»سوزبيز« وغيرها.

غي��ر أن ه��ذه المكانة لا تغُيِّب عن بالنا أنم��اط الذوق الطاغية في 

بيئاتن��ا، والتي تبدو فيها الفنون الحديثة ناش��ئة وطري��ة العود، إذا ما 

قيس��ت بالأموال والثروات الطائلة التي تصرف لش��راء س��يارات أو 

قص��ور وغيرها من المقتنيات التي »تظُه��ر« صوراً طبيعية للغنى، 

لا ص��وراً رمزية، مثل اقتن��اء اللوحة أو غيرها م��ن علامات الغنى 

»الخفية«. وهذا يعني أن صورة الغنى لا تزال تنتسب إلى تصورات 

تقليدية.

● المجامي��ع الدلالية الفنية التي اس��تخلصتهَا م��ن »كتاب العين« 

تتوزع بين: الش��عر، والشارة، والدمية، والكتابة، والغناء، والدار. ألا 

ترى أن الجس��د الذي أغفلته هذه المجاميع يمث��ل ميداناً جمالياً خاصاً 

بأن يكون وحدة مستقلة ضمن هذه المجاميع؟

– يمكن القول إن النظام السداسي الذي ينتهي إليه كتاب »مذاهب 

الحس��ن...« – أي الحديث عن س��تة مجاميع، هي: الدارة )العمارة(، 

الش��ارة )اللباس والهيئة الحس��نة(، الصوت )الغناء(، الشعر، الكتابة 

والدمي��ة )التصوير والتمثيل( – قديمٌ ومس��تحدَثٌ في آن. أي أنه نظام 



289

ه ش��واغل الفكر في أعماله��ا، وإلى تقويمات  يس��تند إلى ما كانت تقُرُّ

مبثوثة في الجماعة وس��لوكاتها، كما تتبدى ف��ي مطالعات ومعاينات 

تاريخية واجتماعية لسلوكات الذوق في البيئات العربية – الإسلامية.

وه��و »مقت��رح« يبتعد عم��ا اختطه دارس��و الفن��ون القديمة من 

الأوروبيي��ن والغربيي��ن، إذ إنه��م وضع��وا جانب��اً المت��ون المحيطة 

والمفس��رة لهذه الفنون، وتعاملوا معها على أنها أشبه بالآثار القديمة، 

بل بالـ»لقُى«، أي المتبقيات وحسب من دون الثقافة والتفسيرات التي 

��رَها ف��ي آن. هذا في الوقت ال��ذي كانت فيه هذه  له��ا أن تعُيِّنها وتفسِّ

الفنون موجودة ومستمرة ومتطورة )ولاسيما في القرنين الثامن عشر 

والتاس��ع عش��ر( في عدد كبير من البيئات العربية والإسال�مية، عدا 

أنه��م تجاهلوا نصوص الثقافة العربية – الإسال�مية التي تحدَّدتْ بها 

هذه الفنون وتعينت فيها.

له��ذا تكون قراءة الماضي، برفقة مواده المادية أو الكتابية، وعلى 

الرغم عنه في بعض الأحيان. إذ إن المتون ما حفظت دوماً من المواد 

وال��كلام م��ا يكفل القيام بتفس��يرها، أو ما يدعم توثي��ق هذا الإنتاج أو 

ذاك. ذلك أن المتون انشغلت بأمور من دون أمور، وأعْلتَْ من شؤون 

وحَطَّ��تْ من غيرها، عدا أنها ألزمتْ كتابتهَ��ا بقيود عامة أو خاصة، 

مفروضة أو معتمَدة، ما شكل سدوداً دون بلوغ معرفة وافية ومتوازنة 

عن ش��واغل الجماعات والأفراد في العهود المدروسة. وهذا يعني أن 

قراءة الماضي يمكن، في بعض الأحوال، أن تتحول إلى قراءة مضادة 

لة لعدد من تقديراته وأخباره. هذا ما نراه في عدد  لة أو معدِّ له، أو محوِّ



290

نا بمعلومات عن الماضي على الرغم عنه،  من كتب الأخبار التي تمدُّ

إذا جاز القول، إذ تورد أخباراً مقتضبة أو تتطلب تفسيرات »تظُهر« 

د  معانيها الخافية أو المس��تترة، والتي له��ا أن تعيننا على النظر المجدِّ

والمختلفِ لهذا الماضي، أو لكيفيات تبويبه وعرضِه من قبل القدامى. 

أما عن الجس��د، فأنا ل��م أغفله، إذ إن المجموع الدلالي الموس��وم 

بـ»الشارة« يشير إلى سلوكات الذوق، في تحسين الهيئة البشرية، في 

ظاهرها الجسماني، وفي زيِّها وغيره، ما يندرج تحت تسمية »الجسد 

الثاني«، سواء عند الرجل أو المرأة. 

● يبدو الفنان التشكيلي العربي مهووساً تحت تأثير الآخر بالتعبير 

ع��ن ذاته وفرادته، وذلك بتجريب الغريب واختراق المألوف، إلا أنه 

لا يتوفر على معرفة تبصره بالصيغة المتشكل فيها، أي الصيغة التي 

تجعل منه كائناً تش��كيلياً. هل ترى أن مشروعك في وجه من وجوهه 

تفكيك لهذه الصيغة بالحفر في أعماقها وأنساقها؟

– يروقني في الس��ؤال حديثك عن »كائن تش��كيلي«، إذ إن فنانينا 

يغفلون ع��ن كونهم »كائنات« في المق��ام الأول، ويعتقدون أن الأمر 

يقوم على اتباع خط أو رسم أو طريقة في الصنع، من دون معاناة أو 

مكابدة أو تجريب أو اختبار، أش��به بالس��لع الجاهزة. بينما أجد، سواء 

ف��ي تجربتي الش��عرية، أو من خلال مطالعاتي في سِ��يرَ الفنانين، أو 

عن��د التحقق من مص��ادر إبداعهم، أن العلاقات خفية وقائمة بين الفن 

والحياة. 



291

هذا ما أسوقه في الكلام عن العلاقات بين التثاقف والتجذر، أو بين 

التفاعل والابتكار، إذ إنهما زوجان لازمان، على ما أعتقد.

● تنطلق دراس��تك في »مذاهب الحس��ن...« من مقولة: »المعجم 

دالٌّ إنثروبولوجي وتاريخي في آن«.

– طبع��اً، ثقافتن��ا، لا معاجمن��ا وحس��ب، تش��كو م��ن نقصان في 

تاريخيتها، إذا جاز القول.

س��عيتُ في مجهودات ومساعٍ قليلة ولكن أكيدة في كتاب »مذاهب 

الحس��ن...« تحديداً إلى »تتريخ« )أو تأريخ( بعض من ألفاظنا الدالة، 

إذا تثبَّ��تُّ من ورودها في »كتاب العين«، ما يعُيِّن حدوثهَا والاحتياج 

إليه��ا وتداولها في ذلك العهد التاريخي: اللغة مس��اعد توثيقي في هذه 

الحال، وإن كانت لا تملك التدقيقات التي تعرفها المعاجم الأوروبية.

إذا كان لي أن أحدد لدراس��اتي غرضاً فهو أن تطمح إلى تس��ييق 

)من س��ياق( الثقاف��ة في تاريخه��ا، أي جعلها كما كان��ت رهن أيدينا 

وعقولن��ا وأذواقن��ا، محكومة بطلباتنا وتطلعاتن��ا، ومحكومة بخبراتنا 

وسبلنا في الصنع والتصور.

● لق��د أدَنْ��تَ الفص��ل بين واق��ع الصناع��ات التاريخ��ي، وواقع 

الخط��اب النقدي الفلس��في الجمالي المصاحب له. إل��ى أي حد أثَّرَت 

التفاعلات الثقافية والحضارية المتنوعة بين الثقافة العربية الإسلامية 

والحضارات السابقة عليها في ائتلاف أو اختلاف العلاقة بينها؟



292

– أتس��اءل في كتابي »الفن الإسال�مي في المص��ادر العربية...« 

ع��ن طبيعة العلاقات بين الخطاب النقدي وواقع الصناعات التاريخي 

والاجتماعي، مش��ككاً ف��ي التلازم بينهما. ولإيضاح م��ا أقول أتناول 

بالحديث علم »الكلام«: من المعروف أن هذا العلم نش��أ إسال�مياً في 

مدونات عربية، وهو بالتالي وليد تلازم بين المعتقد والتفكير به، وفق 

احتياجات تبدت لأعداد من المتعلمين تخصيصاً، وطلباً لتأكيد س��لطةٍ 

وتمايزٍ في الجماعة عن الفقهاء منهم، ومحاكاة لهم في آن. 

أتس��اءل، إذاً، م��ا إذا كان��ت العلاقات بي��ن الفكر والف��ن في تلك 

العهود تنطلق من معاينات واستحس��انات، أم من حس��ابات تأليفية أم 

من ضرورات نصية متأتية، على س��بيل المثال، من الأبنية الفلس��فية 

الإغريقي��ة؟ ماذا ع��ن حقيقة الحس��ن والبهاء والرون��ق وغيرها من 

الصف��ات الت��ي يغدقها الفاراب��ي أو غيره من الفلاس��فة القدامى على 

الموجودات: أتعن��ي ما كان يعاينه بناظرَيه، أم بعينيَ اعتقاده، بمعنى 

أن مخلوقات الخالق تامة الوجود وحسنة أيضا؟ً

العلاقات ش��ائكة ومعقدة، إذاً، بين الوج��ود والخطاب، خاصة إذا 

عرفنا أن عالم العلويات هو العالم التام والجميل، وهو العالم الموجود 

خارج التناول والمعاينة كذلك. فمن أين أتى العلماء القدامى بأوصافهم 

هذه: أمِن »النص« وحس��ب، أم من معاين��ات تحققوها في صناعات 

ومصنوعات أمام أنظارهم؟

أم��ا الحديث عن التفاعل بين الثقافات المختلفة، فلقد وجدتُ أفضل 



293

معاينة ممكنة لها في كتابي »الفن الإسلامي في المصادر العربية...«، 

إذ إفردتُ القسم الأكبر منه لمراجعة نقدية لكتابات »إخوان الصفاء«، 

الت��ي تبدو، في مجم��وع تناولاتها ومواقفها، خلاص��ة تفاعلية متأتية 

من مت��ون ثقافية مختلفة، وتعرض أصولَ نظريةٍ جمالية ذات توليف 

مبتكَ��ر بي��ن مصادر فلس��فية وديني��ة واعتقادية متع��ددة، ويرى فيها 

كاتبوها أس��س الجمال، س��واء في الكون أو الإنسان أو المصنوعات، 

وفق حركات تفاعل بينها، تظُهرها في تكوين »حيوي«. وهي نظرية 

جمالية، متعالية، ترى الحسن دقيقاً، كما لو أنه عملية حسابية، وترى 

الحساب )بل العدد( تاماً، باهر التكوين والحصيلة مثل الحسن المادي.

م بالتالي قراءة نقدية، ضمنية، لما هو  ه��ذه القراءات المختلفة تقُ��دِّ

عليه »الفن الإسال�مي«، س��واء في بنائه الدراس��ي أو في سبل عمله 

وتفس��يره؛ وتدع��و، إذاً، إلى الوق��وف المزيد على أح��وال الكتابات 

والمجتمعات التي ص��درت عنها هذه الفنون، فلا تتعامل مع إنتاجات 

هذا الفن مثل »لقُى« أثرية وحسب.

● ألا ترى أننا نعبر بدوالٍ عربية عن مدلولات غربية؟

– ف��ي الس��ؤال وصفُ حال، لا أنك��ر حدوثه ف��ي كتاباتنا، ومنها 

كتاباتي طبعا؛ً بل أعتبر حدوث هذا الأمر دلالة حيوية، لا »تخوينية« 

أبداً. فأنا من دون هذا الكم الهائل من المعارف التي وثَّقهَا لي ولغيري 

ع��ددٌ م��ن الدارس��ين الأوروبيي��ن والأمريكيي��ن، وم��ن دون نهضة 

العل��وم والمناهج الت��ي جددوها وأصلحوها، لا أق��وى – واقعياً على 



294

الأقل – على مباش��رة البحث والتأليف. وه��ذا يعُيِّن حدوث تداخلات 

والتباسات بين الدال والمدلول، لا يجوز قصرها على علاقة »قالبية« 

واصطناعي��ة واقعاً، وهو ما أمثله في هذا القول العامي: »الألفاظ لنا، 

والأفكار لهم«. 

لا يجوز كذلك، الحكم على العلاقة هذه بطريقة تعس��فية، إذ تخُفي 

أن كل ترجم��ة هي وضعٌ جديد، مهما كان��ت الأمانة. ذلك أن الكُتاب 

»يتملكون«، إذ »يس��تعيرون«، عدا أن تملُّكَهم يقوم بالضرورة على 

إعادة صياغة جديدة لما استملكوه، تبعاً لحاجات وتحويرات يجُرونها، 

في صورة واعية وغير واعية، على مواد المنطَلق.

أس��عى، إذاً، ف��ي ه��ذا المس��ار م��ن دون عقدة ذن��ب، ولا تأفف، 

طالباً وحس��ب الأمانة لموضوعي. وهو تعبي��رٌ أريد منه، لا الحديث 

عن ش��روط قومي��ة أو أخلاقية للبحث، بل ع��ن مقتضيات أجدها في 

ضرورات البحث نفسه.

● قراءة المعجم بوصفه نصاً دالاً على مدلولات فلس��فية، كما في 

دراس��ة ميشيل إسحاق »المعاني الفلس��فية في لسان العرب«، أو دالاً 

عل��ى مدل��ولات جمالية كما في دراس��تك، »مذاهب الحس��ن...«، أو 

على أي مدلولات أخرى ربما تكش��فها الدراس��ات القادمة، يثير عدة 

إشكاليات منها: 

إن انتظ��ام المادة اللغوية داخل المعج��م لا يتطابق بالضرورة مع 

انتظ��ام طريقة اش��تغال عقل الأمة الت��ي يمثلها؛ العلاق��ات المعنوية 



295

التي يقيمها المعجم بين مش��تقات اللغة الطبيعية لا تتطابق بالضرورة 

مع العلاقات التي يقيمها العقل الفلس��في مع مش��تقات اللغة الصناعية 

المنطقية. 

مدل��ولات ال��دوال المترجم��ة في علاقاته��ا مع مدل��ولات الدوال 

العربية. 

كما أن تعاملك مع المعجم قد أفرز لديك إش��كالات أخرى بطبيعة 

الحال... بودي أن أعرف كيف تعاملت مع هذه الإشكالات وأنت تقرأ 

معجم العين بوصفه نصاً دالا؟ً

– صلة الش��به غير قائمة بي��ن كتابي والكت��اب المذكور، إذ إنني 

ل على تقنيات حديثة، مثل التعامل الدلالي والأناس��ي مع المعجم،  أعوِّ

فضلاً عن أنني أنطلق من المعجم لبلوغ حراك الجماعات نفسها.

أقول هذا لأنصرف إلى مجموع ملاحظاتك التي تش��ير إلى تباين 

بين لغة المعجم، من جهة، وبين لغة »عقل الأمة«، كما تس��ميها، من 

جهة ثانية. والحديث هذا يتعلق، واقعاً، أو يخلط بين اللسان التاريخي 

وبي��ن »لغ��ات« الخطاب، إذا ج��از القول. فما س��عيتُ إليه يقوم على 

التحق��ق من الاس��تعمالات الحاصلة في المَلكََة اللس��انية، والمثبتة في 

المعج��م، وعلى التحقق، في المعجم وغيره من المدونات، من الألفاظ 

الاصطلاحي��ة، الفلس��فية والجمالية وغيرها، التي تش��ير إلى كل فن 

بعينه، أو إلى سمات وصفات ومحددات تقع في غير صنيع فني. ولقد 

أبنتُ في »مذاهب الحسن...« التباين الحاصل بين »لغات« متطورة، 



296

خاص��ة بالخطاب الش��عري أو الكتابي، على س��بيل المثال، وأخرى 

ضام��رة، مثل خطاب التصوير وغيره. ب��ل أظهرتُ في هذا الكتاب، 

كما في كتاب »الفن الإسال�مي في المص��ادر العربية...«، فقرَ اللغة 

العربية في التس��ميات الاصطلاحية، فضال�ً عن أنها – إن وُجدتْ – 

فه��ي لم تندرج أبداً في معاجم اللغة أبداً. أس��وق مث��الاً على ما أقول: 

ي��رد تعريف »المهندس« ف��ي »كتاب العين«، وه��و عينه الذي يرد 

ف��ي المعاجم اللغوية التالية حتى »لس��ان الع��رب«، فيما عرفت مهنة 

المهندس تطويرات وإغناءات تعدت التعريف الس��ابق، وهو أنه يهتم 

بقنوات المياه!.

لفقر العربية هذا أسباب عديدة، يعود بعضها إلى أننا لا نقع – فيما 

خلا الشعراء والموسيقيين والخطاطين – إلا على »صناع« محدودي 

اللغ��ة الاصطلاحية أو العدة اللغوية المتبل��ورة، وهو ما نلقاه في لغة 

»الصناع« حتى أيامنا هذه في المغرب تحديداً. ويضاف إلى هذا سبب 

آخ��ر، هو أن علماء اللغة والفلاس��فة وغيرهم انصرفوا إلى دراس��ة 

فنون من دون غيرها، مثلما نلقى ذلك، على سبيل المثال، في »كتاب 

الموس��يقى الكبير« للفارابي، الذي يس��تجمع في متنه لغة اصطلاحية 

وتقني��ة، لا نق��وى اليوم على فه��م العديد من مفرداته��ا، إلا أنها تبدو 

شديدة التميز والتأكد والتبلور.

● تذهب إلى أن المجاميع الدلالية المس��تخلصَة من مادة المعجم لا 

تبعد عما توصل إليه الفارابي في تعييناته الفلسفية، فهل يعني هذا أننا 

نتوفر على نسق فلسفي متبلور في علم الجمال؟



297

– هن��اك »تعالق��ات«، كم��ا قل��ت، لا تطابقات أو توافق��ات تامة. 

فالخطاب الفلس��في، عن��د الفارابي أو غيره، لم يقُ��مْ نصاباً للجمال أو 

لقضاياه أو معاييره، وإنما أقام كلاماً عن الموجودات، أو عن صفات 

الله. ذل��ك أن ش��واغلهم، هو وغيره، تختلف عم��ا نطالبهم به، أو عما 

نقسرهم على قوله في تأويلات متسرعة.

● أرى أن هن��اك نقاط التقاء بينك وبين طه عبد الرحمن، صاحب 

مش��روع »فقه الفلسفة« في اعتبار اللغة الطبيعية التي يتداولها الناس 

في تواصلهم مادة لتشييد نظام فلسفي، إذ إن هذه الاستخدامات تخضع 

لفلس��فة غي��ر منظَّر لها، فهي لذلك تمثل معط��ى بحاجة إلى أن تتولى 

الاش��تغالات الفلس��فية تش��ييدها، وضمن هذه الاش��تغالات الفلس��فية 

بالإمكان تش��ييد المفاهيم الفلس��فية أو تأثيل المفاهيم الفلسفية كما يقول 

ط��ه عبد الرحمن. فهل يمكننا على ه��ذا النحو تأثيل المفاهيم الجمالية 

لتشييد فلسفة جمالية تنطلق من سياقنا الحضاري والثقافي؟

– مس��عى طه عب��د الرحمن منطقي في المقام الأول، فيما أس��عى 

أن أك��ون في مج��الات أخرى. ولا أق��ول إن مس��عاي »تأثيلي«، أو 

»تأصيل��ي«، مثله، وإن كانت مس��اعي »التأثيل« و»التأصيل« قابلة 

للاستفادة منه.





299

كتبَ الدكتور أنطوان أبو زيد: »س��لكَ الأكاديمي والشاعر والناقد 

الأدبي والفني ش��ربل داغر سبلاً متشعبة: تتلاقى جميعها في ما يشبه 

الموش��ور، الذي يشُ��كِّل ش��خصيتهَ المبدعة والمثقفة على حد سواء. 

وبعد أن كان الناقد ش��ربل داغر قد استهلَّ جهده في الجماليات بكتاب 

ح��ول »الحروفية العربي��ة«، وأردفه بكت��اب »اللوح��ة العربية بين 

س��ياق وأفق«، ها هو يبلغ مدى مهماً في هذا الشأن بإصداره دراسته 

الضخمة، »الفن والشرق« )ما يقارب التسعمئة صفحة، في مجلدين(، 

الت��ي تناولَ فيها إش��كالية قلما عني بها النق��اد الجماليون العرب على 

أهميته��ا وخطورتها. عنيتُ به��ا ملكية الفنون الش��رقية عبر القرون 

الخمس��ة الأخيرة، من خلال الوثائق والدراس��ات والفهارس الغربية 

)الفرنس��ية تحديداً( التي كانت في متناوله. ويمكن القول إن الدراس��ة 

مع أنطوان أبي زيد:

الاستشراق الأبقى مادي، لا وهمي



300

المذكورة أرس��ت دعائم راسخة لجمالية الأثر والعلم الفنيين العربيين 

)أو الشرقيين( والإسلاميين، إذ لم يكتفِ الناقد برسم الأطر التاريخية 

التي أحاطت بالأعمال الفنية العربية والإسلامية، وإنما مضى إلى حد 

اس��تنطاق المعايير النقدية الجمالية وخلفياتها الفلس��فية والعلمية التي 

طالما حكمت النظرة الغربية إلى الفنون الشرقية )93(.

● إلى ماذا تعزو التخبط أو الالتباس في مصادر الفن الإسال�مي؟ 

أإلى النظرات الغربية إليه أم إلى طبيعته نفسها؟

– ف��ي الإم��كان طبعاً أن نطل��ق صفة »التخب��ط« أو »الالتباس« 

أو غيره��ا على المصادر هذه، إلا أنني أستحس��ن التمييز، بداية، بين 

مصادر مادية ومصادر خطابية للفن الإسال�مي. وهي مصادر تشمل 

هذا الفن من ناحية وجوده المادي، وتشملهُ كذلك من ناحية الخطابات 

التي عالجته بالدرس. وتتعين صفات »التخبط« و»الالتباس« وغيرها 

ابتداءً من العلاقات التي نش��أت، س��واء عند الغربيين أنفس��هم أو عند 

العرب والمسلمين، مع هذه المصادر بنوعَيها.

هذا ما اس��توقفنَي أثناء دراستي في باريس، في نهاية السبعينيات، 

إذ تعلمتُ عن آثار فينيقيا، وتعرفت إلى العدد الأوس��ع من بقاياها، في 

متحف »اللوفر«، وليس في »المتحف الوطني« اللبناني، الذي زرتهُ 

في رحلة مدرسية قبل الحرب. وهو ما يمكن قوله في غير فن شرقي 

قديم، مثل آثار سومر وبابل والفراعنة، وفي الفن الإسلامي طبعاً. 

أكتف��ي بذكر عدد من الأرقام للتدليل على ما أقول: تملكُ فرنس��ا، 



301

على س��بيل المثال، في متاحفها وحس��ب، ما يزيد على خمس��ين ألف 

مادة من الفن الإسال�مي، فيما لا تزيد مواد »متحف الفن الإسلامي« 

في القاهرة – وهو أكبر المتاحف العربية في نوعه – على ألف مادة. 

ه��ذا ما يصحُّ أيضاً في نقاد هذا الفن. إن عودة إلى فهرس كراس��ويل 

الش��هير عن الفن الإسال�مي، على سبيل المثال، تظُهر بما لا يقبل أي 

مناقش��ة أن العدد الواس��ع من نقاد هذا الفن غربيون )ما يزيد على 45 

ألف كاتب في الفهرس(، لا مسلمون بأي حال )بضع مئات وحسب(. 

كيف حدث هذا؟ متى حدث هذا؟ ما صلة الدرس والنقد والتاريخ الفني 

بملكية المواد في المتاحف الغربية المختلفة؟ 

وهي أس��ئلة وغيرها يمكن الجواب عنها ابت��داءً من لزوم التمييز 

بي��ن وجود الفن في ذاته، إذا جاز القول، وبين وجوده المتحفي. وهما 

وج��ودان مختلفان، على ما درس��تُ، ولا ترقى العناي��ة ببناء الوجود 

الثان��ي منهما إلا لمبادرات وس��لوكات أوروبية، ب��دأتْ في الحفظ في 

»خزان��ة«، في بيت، لدى المَلك والقاضي والأرس��تقراطي وغيرهم، 

وانته��ت إلى المتح��ف الجامع لمجموع تمثيلي عن الفنون. ولا يس��ع 

الدارس سوى التحقق من أن نوعَي المصادر هذه يتعينان في أوروبا، 

في الغرب عموماً، لا في بيئات الفن الإسلامي أساساً، بأثر من عملية 

تاريخية جارية ومتمادية منذ خمس��ة قرون على الأقل، فيما لا ترقى 

عناية العرب والمس��لمين بهذا الوج��ود الثاني إلا إلى العقود الأخيرة. 

وهو تباينٌ تاريخي واجتماعي في أساسه، لم يتعيَّن في إقبال أوروبي 

ثم غربي، سلمي وشرعي، على فنون الغير، وإنما في مجرى عمليات 



302

تاريخية لم تسلم من الغصب العنيف والاحتيالي. 

● ما علاقة الاستشراق بمسألة تخزين )أو تجميع( الفن الإسلامي 

ومحضه قيماً متفاوتة من قبل الغربيين؟

– أنطل��قُ في كتابي مما أس��ميه »الاستش��راق الأبق��ى«، أي مما 

طلبتْه سياس��ات أوروبية في ملكية الغير، وف��ي بناء ثقافة مادية، بين 

عهد وآخر، ابتداءً من القرن الخامس عش��ر، الذي أجدُ فيه بداية صلة 

منتظمة، متس��قة، وإن متغيرة، بين أوروبا، ولاحقاً الولايات المتحدة 

الأمريكية، وبين هذه البيئات المعنية. فما اس��توقفني في الاستش��راق 

يتعدى الصور المضلِّلة أو الزائفة عن الش��رق، التي اكتفى بها إدوار 

س��عيد، ويشمل التملك الفعلي لمواد واسعة من فنون الغير، مما جرى 

اقتلاع��ه أو انتزاع��ه من س��ياقاته المادي��ة والوظائفية لبن��اء متاحف 

وث��روات. إن زيارة لمتح��ف اللوفر، أو لفهرس كراس��ويل عن الفن 

الإسال�مي، كما قل��تُ، تظُهر، بما لا يقبل أي ج��دل، بناء متن غربي 

عن هذه الفنون. وهو متن مادي يس��تند مثل توأم إلى متن تفس��يري، 

ويضاهيان بل يفوقان أي متن له في بقية العالم بما فيه الشرق نفسه. 

ه��ذا ما بدأ في لحظ��ة أوروبية أطُلقُ عليه��ا لحظة »الخروج إلى 

ف والس��يطرة، والتي اتخذتْ ش��كلَ  العال��م«، وعنتْ الفضول والتعرُّ

الطل��بِ على »الن��ادر«: هذا ما يجتمع في أس��نانِ س��مكة غريبة في 

تون��س، أو أك��وازِ ش��جر أرز في جبل لبن��ان، أو مومي��اء فرعونية 

وغيره��ا مم��ا كان يطلبه صاحب »الخزانة«. وهو م��ا بلغَ، في عهد 



303

ثانٍ، لحظةَ »الحملة على الش��رق«، أي اس��تهداف مواد الش��رق في 

صورة مس��تحْكَمة، ولاس��يما مواد آثاره العريقة. وبلغ هذا الطلب في 

عه��د ثالث مواد »الفن الإسال�مي« تحدي��داً في نطاق اهتمام ناش��ئ 

بالفنون التش��كيلية، أو ذات الأس��اس البصري واقع��اً. ويتوقف بحثي 

ف��ي الحرب العالمية الأولى، بعد أن تحققتُ من بلوغ هذه السياس��ات 

الأوروبية حدودها القصوى، حدود نجاحاتها الأكيدة، وهي انتقال هذه 

السياس��ات وثبوتها في بناء مؤسس��ات مناسبة لها في البيئات الشرقية 

المعنية بها.

ما أرسمُه في الكتاب، في مجلدَيه، مشهدٌ فرنسي وأوروبي أساساً، 

قبل أن يكون مش��هدَ سياساتهم في الشرق. وأتحقق في هذا المشهد من 

الصراعات حول الفن، حول الملكية، حول المعنى، بين دول وجهات 

وأف��راد، وفق سياس��ات ومعالج��ات ومقاصد، وتبعاً لحركة الس��وق 

المتنامي��ة. وهي حركة تبدأ في المضارب��ات المالية حول مواد الفن، 

وتنتق��ل وتكتمل وتتجدد ف��وق صفحات الكت��ب والصحف. وفي ذلك 

لا تتبدل أس��عار السوق وحس��ب، بل معايير الحكم والنظر إلى الفن، 

بين تعريفات وتعريفات. هذا ما يفس��ر وجود ثلاثة عهود، تس��تند إلى 

ترتيب مختلف، في كل عهد، لقسمة الفنون أو نظامها: فما جَمَعَ مفهوم 

الفن في العهد الأول، عهد النادر، يتعين في امتلاك الشيء المختلف، 

ال��ذي لا يملكه الغير. وما يجمعُ��ه في العهد الثاني، عهد العريق، فهو 

تملكُ مواد لها تمثيلٌ حضاري للماضي. وما يجمعُه في العهد الثالث، 

وهو عهد الرس��م، يقوم على إيلاء الش��كل أهميةً أولى في تعيين الفن 



304

وتمييزه. هكذا جرى امتلاك وتفس��ير المومي��اء الفرعونية أو مزوقة 

الواس��طي، على س��بيل المثال، في العهود الثلاث��ة، إلا أن ترتيب كلِّ 

واحدة منها اختلفَ بين عهد وآخر. وما أرسمُه في الكتاب هو الجواب 

عن الس��ؤال: كيف امتلكتْ السياس��ات الأوروبية، تبعاً لعهودها هذه، 

ولتعريفاتها للفن، مواد الفنون الشرقية؟ وكيف أعادت إنتاجها بالتالي، 

بكل معاني الكلمة؟ 

● ما الذي لفتكَ في الخطابات الغربية عن الفن الش��رقي، بعهوده 

المختلفة، التي ذكرتها؟

– يش��ير كتابي إلى إعادة تموقع، إن ج��از التعبير، في النظر إلى 

مس��ألتيَ الفن والشرق. وهي غير ممكنة من دون إظهار المسافة التي 

تصل مش��روعي وتفصله عما قام به إدوار س��عيد، ولاسيما في كتابه 

»الاستش��راق«: اختلفتُ معه في تعيين الحدود الزمنية للاستش��راق، 

إذ طلبهَ��ا بين حملة بوناب��رت والحرب العالمية الثاني��ة، فيما تحققتُ 

من أن الاستش��راق بدأ قبل ذلك بثلاثة قرون على الأقل. واختلفتُ مع 

كتاب سعيد في تحديد متن الاستشراق، إذ أسقطَ منه المدرسة الألمانية 

وغيرها، وهو إسقاطٌ يطيح الحاصلَ الإيجابي للمدرسة الاستشراقية، 

الألماني��ة وغيرها، وإلا فكيف لنا أن نجيب عن الس��ؤال التالي: كيف 

يحدث أننا ننتقد الاستش��راق، ونستند إليه في كتبنا ومنظوراتنا؟ وهو 

س��ؤالٌ أتُبعه بغيره: لما لم يعَد س��عيد إلى كاتب شرقي، أو إلى مقاربة 

شرقية )لو جازت مثل هذه الصفة(، ولا حتى إلى ابن خلدون، بل إلى 

ميش��يل فوكو وغيره، في درس الخطاب الاستش��راقي؟! أما الخلاف 



305

الأساس��ي فيقع في اختلاف المقاربة بيننا، إذ تقوم مقاربته على إسقاط 

التاري��خ لصال��ح النص، وعل��ى التعامل مع النص��وص المختلفة من 

دون انتباه إلى طبيعتها وإلى اس��تهدافاتها. فهو يخلط بين سرد روائي 

وخطبة سياس��ية، ويجعل لهما الفاعلية نفس��ها. كما يقيم تقابلاً وجاهياً 

بين النحن والآخرين، بين الشرق والاستشراق، فيما يحتاج الأمر إلى 

معاين��ة ذات طبيعة مختلفة: معاينة لا تسُ��قط المعرفة، من جهة، ولا 

تقُيمنا في مواجهة ثنائية حول الهوية، من جهة ثانية.

● هل للتعريفات الفلسفية للفن دورٌ في تصنيف العمل الفني؟

– طبعاً، وابتداءً من خطاب عمانوئيل كنط على الأقل في الخطاب 

الأوروبي. ففلاسفة عديدون انصرفوا إلى درس الفن، بوصفه ما يثير 

الانفع��ال الجمالي على أنه دالٌ على الوج��ود وعلى الماوراء. هذا ما 

بلغَ حدوداً تمييزية ش��ديدة في القرن التاس��ع عشر، مع أرنست رينان 

وهيبوليت تاين وجوزف أرتور غوبينو، الذين جعلوا »العرق« أساساً 

لمعاينة الفنون ودرسِها، وللتمييز بينها واقعاً. كما بلغَ الدرس الفلسفي 

للفن حدوداً بالغة منذ نيتش��ه وهايدغر وصولاً إلى ديريدا إذ قطع فيها 

مع الوجود، ومع الماوراء أحياناً، لينصرف واقعاً إلى علاقة وجاهية 

بي��ن الدارس والعمل الفن��ي، أي إلى علاقة باتت تخَتصر بنفس��ها ما 

يمك��ن أن يكون عليه الف��ن في ماهيته، وبات يتعيَّ��ن أصلُ الفن، كما 

يقول هايدغر، فيه، لا في أي ماهية أخرى. 

ما استوقفنَي، في هذه المراجعة، هو أن فلسفة الفن باتت تنصرف 



306

دة، خالص��ة، تتوهمُ حصول قيمة  في ص��ورة مزيدة إلى نظرية مجرَّ

الف��ن في��ه، فوق صفحت��ه، إذا جاز الق��ول، لا في الت��داول الذي ينعم 

ب��ه، أو لا ينعم به، خارج��ه. أليس جديراً بالانتب��اه والدرس كيف أن 

الفيلس��وف ينصرف إل��ى درس فنان معروف، وأحذية ش��هيرة، مثل 

« به خارج التناول الفلس��في له،  أحذي��ة فان كوخ، أي إلى ف��ن »مُقرٍّ

وقبله، فيما يس��عى هذا الجهد الفلس��في إلى إقناعنا بأن علينا أن نبحث 

عن موجبات الإقرار بفنيته في العمل الفني نفسه، في عملياته السرية 

والباطني��ة، الت��ي تبدو أق��رب إلى منط��ق العجائب منه��ا إلى منطق 

العمليات الاجتماعية، بما فيها عمليات الفن والفلسفة أيضاً.

ما أريد قوله هو أن الفلس��فة وأجناس الخطاب المختلفة تساهم في 

التش��ريع، في محض القيمة للفن، فيما تقوم بفحصه ودرسه. وهي في 

ب بين الفنون المختلفة، وضم��ن الفن الواحد، وتعُلي  د وتق��رِّ ذل��ك تبعِّ

وتسُ��قط. أي أنها تس��اهم في التداول بدورها، ب��ل تتبعُ حركة الاقتناء 

نفس��ها أحيان��اً وتتقيد بها: ألي��س لافتاً أن عدداً كبيراً من الفلاس��فة ما 

عادوا يعتنون بالش��عر مصدراً للتأمل والتفكر، لصالح الفن التشكيلي 

تحديداً، من س��ارتر ومرلو – بونتي وهايدغر إلى جاك ديريدا؟ أليس 

ف��ي هذا دلالة على بلوغ العمل التش��كيلي، منذ نهايات القرن التاس��ع 

عشر، هذه القيمة المتفاقمة في التداول؟ 

● ثم��ة علاقة أكيدة بين الملكية الفني��ة التي تقصيتهَا وبين صورة 

الغرب المالك عن الآخر المختلف: ما هي أهم ملامحها برأيك؟



307

– ه��ذا م��ا تناولتهُ في خمس��ة ق��رون، في ثلاثة عه��ود فنية، تبدأ 

بخ��روج أوروب��ا إل��ى العالم. وهو ال��ذي عنى لها اكتش��افَ الأرض 

ف��ي جغرافيته��ا المتنوعة والمترامي��ة، وفي كنوزه��ا المختلفة، وفي 

مواده��ا وكائناته��ا ومصنوعاته��ا المتباينة. واجتمعَ ه��ذا العهد تحت 

باب »النادر«، وهو يعُيِّن حس��ب تعبير ش��هير للكاتب لابرويير: »ما 

أملكُ��ه، ولا يملكه غيري«. ويش��تمل على م��واد وكائنات مختلفة من 

أعش��اب وحيوانات ومصنوعات مختلفة. وهو ما تعَيَّن خصوصاً في 

»الخزانة«، التي كانت أش��به بمتحف مصغَّر في الدار الفردية. وهو 

ف إليه في الزيارات، أو في الكتب التي وُضعت عن  ما كان يتمُّ التعرُّ

هذه المجموعات النادرة. 

أم��ا العه��د الثاني، فهو عه��د الحملة على الش��رق، التي بدأت مع 

حملة بونابرت الشهيرة على مصر، واجتمعتْ تحت باب »العريق«. 

واش��تملَ هذا العهد على مواد الماضي، س��واء أكان��ت من المبني أو 

المصنوع، مع عناية خاصة بالجانب الشكلي والمادي والبصري فيها. 

ه��ذا م��ا تعيَّنَ خصوصاً ف��ي دَور المتحف، ال��ذي كان صالةَ عرض 

كبيرة لمنتخبات مختارة من فنون العالم، ومنها الشرقية. 

أما العهد الثالث فهو عهد الرسم، وجرى فيه الطلب على مواد الفن 

الإسال�مي تحديداً. واش��تمل هذا العهد على م��واد مصنوعة من دون 

غيرها، وهي التي تتوافر فيها عنايةٌ بالشكل، وتخاطبُ البصر تحديداً. 

وه��و ما تعيَّنَ في صالة العرض العمومي��ة، والتي رافقتْها صالونات 

بيتية في القرن التاس��ع عشر، وش��ملتْ معروضاتها خصوصاً فنون 



308

الرس��م من دون غيرها، مث��ل اللوحة والمنحوتة والش��كل المعماري 

تحديداً. 

يمكن القول إن حاصل العملية التاريخية هو أكثر من عملية جلب، 

وأقرب إلى إعادة إنت��اج للفنون المعنية. فلقد تبدَّلَ الطلبُ على الفنون 

الش��رقية بي��ن عهد وآخر، تبع��اً لتغيرات واقعة ف��ي الملكية، كما في 

تعريف��ات الفن عند المالكين والنقاد والفلاس��فة وغيره��م. وهو تبدلٌ 

خضعَ، إذاً، لحس��ابات واقعة في المش��هد الغربي تحديداً، قبل المشهد 

الش��رقي. العملية لم تكن سهلة، إذاً، ولم تسلم الفنون الشرقية منها، لا 

في ملكيتها ولا في معناها. 

● ألا تزال هذه الصورة تنطوي على قدر من التبعية أو الصراع؟ 

وما يترتب عمله في استرداد المقتنيات، اليوم؟

– ل��م يكن الغرض من كتاب��ي الدرس التاريخي المناس��ب لجلب 

الفنون الش��رقية، القديمة كما الإسلامية، إلى خارج سياقاتها وحسب، 

وإنم��ا أيضاً فتحُ هذا »الملف«، أي فتحُ النق��اش العمومي كما العلني 

حول��ه. ذلك أن في ه��ذا التاريخ ما يحتاج إل��ى معالجة، إلى »تصفية 

حس��اب«، كما يقال، بع��د أن تبينتُ في هذا التاري��خ صفحات دامية، 

وعمليات سرقة وغصب واحتيال، قبل أن تكون عمليات انتقال سلمية 

وشرعية. 

لقد ش��ابت عمليات الجلب سرقات واحتيالات ووضعُ يدٍ وغيرها، 

فه��ل يمك��ن إصلاح ما ج��رى؟ يتحق��ق المراقبِ من صعوب��ة إعادة 



309

المقتني��ات الفنية إلى بلاده��ا الأصلية، على الرغم م��ن توارد أخبار 

بي��ن الفين��ة والأخرى، تتحدث ع��ن إعادة بعض الأعم��ال الفنية إلى 

بيئاته��ا الأصلية. إلا أنها أمثلة قليلة، ويكون فيها الجرم »مش��هوداً«، 

كم��ا يقال في لغة القض��اء. وماذا عن الأعمال الفنية الأخرى، التي لا 

تملك متاحف غربية عديدة عنها سوى معلومات تواريخ وصولها إلى 

المتحف، لا عن سلامة شروط شرائها أو وصولها؟ 

يتمُّ الحديث في العالم، اليوم، عن مصالحات ملحة وضرورية، عن 

عمليات غفران لازمة، وعن النسيان المطلوب للماضي الاستعماري 

الكريه. من دون ش��ك، ولكن بعد كتابة ه��ذا التاريخ، على ما أقترح. 

أس��وق مثالاً على ما أريد، مس��تقى من أبش��ع العمليات الاستعمارية، 

وهي تجربة جنوب إفريقيا الاستعمارية المتأخرة: قامتْ المحاكم فيها، 

بعد إزالة الحكم العنصري، باس��تنطاق الوقائ��ع، وصدرتْ الأحكام، 

على أن المحاكمة اقتصرت فيها على قول الوقائع، والتدقيق فيها ليس 

إلا: ق��ولُ الظلم والإفصاح عن��ه كافيان لحصول الغفران. المش��ابهة 

جريئة ومتطرفة من دون ش��ك. لعلي أحلم بإجراء مثل هذه المحاكم، 

بفت��ح هذه »الملفات«، الت��ي تحول دونها موانع الق��وة، لا العدل ولا 

الصلح من دون شك. 

ما أقترحه في هذا المجال هو عقدُ محاكمات رمزية وحسب، على 

أن أفعال المحاكمة تقوم على الاعتراف وحس��ب: الغفران، ونس��يان 

الماضي، ولكن بعد التعرف إلى أخطائه. 



310

● النادر والعريق، على ما تصنف بعض هذه الفنون، هما تقييمان 

يختص��ان بالغ��رب وحده: ه��ل لهذين التقويمين حض��ور مماثل لدى 

العرب في ثقافتهم القديمة؟

– لا يس��عنا نق��ل التصنيفات من ثقافة إل��ى أخرى، ولا التثبت من 

وجودها الدائم في هذه الثقافة أو تلك، ذلك أن تقويمات الفن، تقويمات 

ال��ذوق، متحولة ف��ي الغالب، ومتغي��رة أحياناً. فما توقف��تُ عنده في 

س��لوكات المقتنين والدارسين الأوروبيين قادني إلى ملاحظة عنايات 

خاصة تمثلت في »النادر«، في »العريق«، وفي »الرسم«. ولا يمكن 

الدارس القول بوجود تطابق أو تماثل بين هذه ومثيلات لها في الثقافة 

العربية والإسلامية، ولاسيما من جهة »العريق«. فهذا الشاغل ناشئ 

في أوروبا نفسها، على الرغم من عنايات إغريقية معروفة، ولم تعرفه 

الثقافة العربية والإسال�مية من جهة مواده��ا القديمة والمتبقية، وإنما 

م��ن جهة التعرف أحياناً إل��ى جوانب من الآداب والثقافات والتواريخ 

عند الش��عوب الأخرى. ويمكن القول إن العناية بالنادر عرفته بعض 

السلوكات العربية والإسلامية قديماً، وتمثل خصوصاً في الطلب على 

مواد ثمينة، من جواهر ومخطوطات وغيرها.

● اعتب��رتَ »التداول« الأس��اسَ الذي ش��يَّدتَ علي��ه منهجك في 

مقاربتك الفنون الشرقية: هل بلغَ بك ما أردت؟

– اس��تندَ عمل��ي إلى مقارب��ة أقمتهُا ح��ول اللف��ظ الاصطلاحي: 

»الت��داول«. وهي مقارب��ة انطلقت من منهج »الت��داول« المعروف، 



311

عْتهُ وأخذتُ به صوب وجهات جديدة، غير المعروفة. قام  إلا أنني وسَّ

هذا المنهج عند مؤسس��يه على منظور لساني، فيما اتجهتُ به صوب 

مقاربات أناسية واقتصادية وغيرها. أي أنني أقمت التداول في الأبنية 

الاجتماعي��ة، بما تق��وم عليه من تعاملات، على أنها هي التي تمحض 

الأشياء، والاعتقاد بها، القيمة بمعانيها كلها.

لقد قام كتابي مثل باب له مصراعان، متصل ومتباين في آن، بين 

الملكية والمعنى. فدرسُ الفن، حالياً بشكل خاص، أسَقطَ مسألة الملكية 

من حس��اباته، فيما يتعين الفن – على ما درس��تُ – في اكتس��ابه مثل 

هذه الصفة )أي »الفن«، أو الفن »المتميز«، أو غيرها من الصفات(، 

في عمليات تداوله المختلفة. وهو ما جعلتهُ في نسق دائري، فلا نتبين 

أوله من آخره، مثل الحية التي تمُسك بذيلها دائماً. أعُيد بذلك الفنَّ إلى 

حيث هو، إلى عمليات تناقلهِ في الملكية المادية، قبل أن يصبح معطى 

لُ طبيعته  أنطولوجي��اً أو فلس��فياً فوق مكاتب التحليل والنظ��ر، بما يبدِّ

دة والمثالية عن الوجود  الجارية بين أيدي البشر، قبل التجاذبات المجرَّ

والماوراء.

هك��ذا جعل��ت الفن يتعين في س��يرورة للملكية تب��دأ، في ما يتعلق 

بموضوع��ي، في عمليات إعادة إنتاجه )إذ ينتقل من وجود مادي إلى 

معالحة إنتاجية جديدة له في بيئته الجديدة(، وتنتقل إلى عمليات تناقله 

وتملُّكِه بين الأفراد وفي المجموعات، في عمليات العرض ومضاربات 

الس��وق، وتصل إلى حفظه الختامي في المتحف، في ممتلكات الدولة 

عل��ى أنها في مص��اف الخلود. كم��ا جعلتُ الفن يتعين في س��يرورة 



312

ثاني��ة، ملازمة للأولى، هي س��يرورة المعنى، وتقوم في محطة أولى 

عل��ى »وضع المعنى«، أي عل��ى اقتراح تفس��يرات وتقويمات، هي 

أقرب إلى أن تكون إعادة تأليف لمعناه ومن خارج الثقافة التي تكفلت 

ب��ه. وتقوم في محط��ة ثانية على »اجتماعية المعن��ى«، أي على قيام 

مؤسس��ات وأفراد، بتكليف منها، على تدبير معنى للفن، في س��ياقات 

جه. وتقوم، في محطة ثالثة، على »عائد  اجتماعية تطلبهُ وتذيعه وتروِّ

المعن��ى«، ذلك أنه يجلب نفعاً أكيداً ب��دوره، بين النفع الثقافي القومي 

والنفع المادي الصرف العمومي كما الفردي. 

● م��ا هي برأي��ك أهم العوامل التي أدت إلى تس��ريع دورة تداول 

الفنون الشرقية، أي من الشرق إلى الغرب؟

كَ فرنس��ا  – ه��ذا م��ا يمكن طرح��ه في جملة أس��ئلة: ما الذي حرَّ

وغيرها من البيئات الغربية لجلب مواد من فنون الشرق؟ وما الداعي 

إلى صياغة تفس��يرات، نقدية أو تاريخية أو فلس��فية، لهذه الفنون؟ ما 

الذي جعل مواد مأخوذة من فنون الشرق تكتسب قيمة، مالية واعتبارية 

وغيرها، لدى الفرنسي أو البريطاني؟ وهل القيمة هذه هي عينها التي 

للمواد الشرقية في بيئاتها الأصلية؟ ما أثر عمليات الجلب على الفن؟ 

هذا ما يمكن تتبعه بأس��ئلة أخرى مثل هذه: ماذا عن وجود الفنون 

الش��رقية ف��ي بيئاتها المنتجِ��ة لها، في محلات وجوده��ا الأول، وفي 

وظائفها النفعية، وفي تعبيراتها الجمالية وغيرها؟ ماذا عن وجود هذه 

الفنون، بعد نقلها إلى بيئات جديدة، إلى أمكنة عرض أخرى؟ ماذا عن 



313

اندراجه��ا في ملكيات، في عمليات ش��راء وبيع وتناقل جديدة لها؟ ما 

هو أثرُ هذه العملية المركَّبة، عمليةِ الجلب والاس��تقبال الغربية، على 

واق��ع هذه الفنون الش��رقية؟ هل بقيتْ الفن��ون محافظة على وجودها 

الأول؟ ه��ل تبدلت؟ أي تبديلات؟ أهو نقلٌ وحس��ب لها أم إعادة إنتاج 

لها؟ أهو إظهارُ أو تأكيدُ تفسيرٍ سابق لهذه الفنون أم إعادة صياغة له؟

ه��ذا ما اجتمَعَ في عوامل مختلفة تعين��ت في الاقتناء، في البروز، 

في حفظ الأثر، قبل أن يصبح العامل المالي في الربع الأخير من القرن 

التاسع عشر عاملاً مهيمناً في سياسات الإقبال على مواد هذا الفن. 

● ألا تعتبر س��بقَ الغ��رب إلى تصنيف الفنون الش��رقية بين نادر 

وعريق ورسم شأناً مرتبطاً بتنامي المجتمع المدني الغربي؟

– أفض��ل التمييز بين س��لوكات مدنية ومجتم��ع مدني عند درس 

ه��ذا الس��ؤال. فالعناية بالف��ن، باقتناء مواده، وحفظِه��ا وعرضِها في 

البيت، س��واء أكان قصراً أم بيتاً أم صالة عرض، يرقى في التجربة 

الأوروبي��ة، على ما درس��تُ، إلى انتقالٍ جرى بين الكنيس��ة والبيت. 

وهو اقتصرَ، بداية، على بيوت بعضهم، ولاس��يما الملوك والأمراء، 

وتعيَّنَ في احتياجٍ اجتماعي، ومدني بالتالي، لا ديني بأي حال. 

وهو ما بلغ لحظة ثانية، هي بناء »المتحف« نفسه، حيث إن بناءه 

لبى في التجربة الفرنس��ية خصوصاً احتياجات مجتمعٍ مدني ناش��ئ، 

طل��بَ القيمون علي��ه جعلَ الفن في خدمة التربية الجمهورية وتنش��ئة 

المواطن.



314

● تتح��دث عن سياس��ات الاتج��ار وآليات تمل��ك الغربيين للتحف 

الشرقية، فما هو الطابع المهيمِن عليها؟

– تبي��ن لي في البح��ث أن العناية المالية بالفن لم تش��كل ش��اغلاً 

اس��تثمارياً قب��ل الربع الأخير من القرن التاس��ع عش��ر، وهو الطابع 

المهيمِن على سياس��ات الاتجار بالفن منذ ذل��ك الوقت، بل بلغَ حدوداً 

متفاقمة جعلت لبعض الأعمال الفنية، النادرة في سياق التنافس، قيمة 

مالية عالية قريبة إلى أسهم الشركات في البورصة.

لقد بلغَ الفن هذه التعاملات، أو بات مادة فيها، بعد أن جرى تناقل 

م��واد الفن في س��وق، لا بين أفراد وجهات مح��دودة العدد والنطاق، 

وعب��ر جهات وس��يطة عديدة، تبلغ أحياناً المزاد العلني. اتس��ع نطاق 

التعام��ل بمواد الف��ن، وما عاد يقتصر على أوس��اط البلاط، ولا على 

نطاق الأديرة والكنائس. كما عرف الفن خصوصاً طابعاً عمومياً، أي 

يخ��صُّ عموم الناس. أي لم يعد المال��ك مقتنياً للوحة، وإنما لحاملٍ أو 

وس��يطٍ ثقافي وجمالي يخصُّ غيره أيض��اً. وهو ما كتبه فيكتور هيغو 

إذ قال، في أحد كتبه، إنه لا يحق للمالك الفعلي التصرف بما يملك، إذ 

إن قيمة العمل تتخطاه وتشمل المواطن عموماً.

ويمكن التحقق من العمومية التي بلغَها الفن في وجه آخر، وهو أن 

المالك بات ينظِّم مجموعته الفنية ويعرضها في بيته، مثل متحف باكر، 

أو آخر، غير المتحف الرس��مي، وينظم مواعيد لزيارتها لمن يش��اء. 

ل��م تعد مجموع��ة الفن في عداد خزانته، وم��ن ممتلكاته الخاصة، بل 

يتوجب عليه عرضها، ويدع غيره يمتلكها بعين المش��اهدة والمعالجة 



315

البحثية، فضلاً عن أنه كان يشهرها مثل ميدالية لمكانته الاجتماعية. 

لق��د بلغت هذه العمومية حداً أقوى في القرن العش��رين، تعيَّنَ في 

ما أطَلق عليه أندريه مالرو تس��مية »المتحف الخيالي«، أي قدرة أي 

إنس��ان، عبر تقنيات الاستنس��اخ، على تخزين ما يشاء من مواد الفن 

غير المملوكة منه.

● لقد أدى الرحالة الغربيون إلى الش��رق دوراً حاس��ماً في تكوين 

ص��ورة الآخ��ر المختلف: إلى أي حد كانت هذه الصورة حاس��مة في 

المج��ال الفني؟ وهل كان الاستش��راق س��ابقاً وحتمياً على اس��تعمار 

الغرب للشرق؟ وإلى أي حد؟

– لا يمكن القول بأن الاستش��راق س��بقَ وأوجبَ استعمار الغرب 

للشرق، إذ إن سياسات الاستهداف تعدت هذا الخطاب، وإن استعملته. 

كم��ا وج��ب التمييز بين عهود وعهود في الاستش��راق، حيث تغيرت 

الاحتياجات فيها: بين حاجات التعرف الفضولي إليه، وحاجات النهل 

من ثقافته وعلومه وسبل عيش��ه أحياناً، وحاجات التعرف إليه بهدف 

تكوين ثقافة عنه، بما فيها الثقافة المادية... ولا يعدو أن يكون الاستعمار 

اللحظة الأخيرة في هذا المسار، ولا يختصر بحركته بالتالي مجموع 

السياسات والاستهدافات السابقة، وإن استوعبهَا وأفاد منها. 

لقد أنهيتُ كتابي مع الحرب العالمية الأولى، حيث بلغت السياسات 

الاس��تعمارية ح��دود نجاح��ات أكيدة، وه��ي قبول نخ��ب عربية بها، 

ولاسيما قبول خطاب الغير عن ثقافتها.   



316

● هل تعتبر أن لنشوء المتاحف في فرنسا صلة بالتحول العلماني 

في تبادل التحف الشرقية؟

– تكلم أندريه مالرو منذ أربعينيات القرن الماضي عن »المتحف 

الخيال��ي«، وطلبَ منه الحديث عن ملكية الفرد الخيالية لمواد مختلفة 

من الف��ن الحديث أو القديم. وهي ملكية احتمالي��ة، رمزية، أراد منها 

مالرو الكلام واقعاً عن أثر آلة النس��خ، والصورة الفوتوغرافية، على 

الف��ن المحفوظ، إذ تمَُكِّن ه��ذه الآلات أيَّ فرد من امتلاك صورة عن 

الأصل المحفوظ ف��ي المتاحف في الغالب، بما يؤلِّف متحفه الخاص. 

غي��ر أنني أري��د من فكرة مال��رو أن أوجهها ص��وب وجهة أخرى، 

وهي الس��ؤال ع��ن الملكية الفعلية، لا المتخيلة وحس��ب، للفنون. ذلك 

أنن��ي أرى – في نوع من التش��بيه المبسَّ��ط ولكن ال��دال –  أن علاقة 

المتحف الخيالي بالمتحف الفعلي تش��به علاقة الورقة المالية بـ»البنك 

المركزي« في بلد ما. فالذي يكفل قيمة العملة ليس ما فيها، بل وجود 

ودائ��ع مصرفية وغيرها في البن��ك المركزي. وهو ما يمكن قوله في 

رة للوحة أو المنحوتة، إذ لا تتوافر  قيمة الصورة المستنسِخة أو المصوِّ

لها من دون أصلها، من دون القناعة بوجودها في مكان محتجِب ولكن 

موجود، وهو المتحف الذي يضمن حفظ القيمة الختامية للعمل الفني.

● كي��ف تفُس��ر إنكار الغربيين صفة »الفن« عل��ى الأعمال الفنية 

العربية لدى بعض الكتاب وفي بعض الخطابات؟

– درس��تُ في الكتاب مش��هد الفن في أوروبا، وتالياً في الولايات 



317

المتحدة الأمريكية، بوصفه المشهد الذي تحكمَ بإعادةِ إنتاجِ مشهدِ الفن 

الش��رقي، بمواده وعهوده وأس��اليبه وتعريفاته المختلفة. وهو مش��هد 

أوروب��ي تعيَّنَ ف��ي احتياجات من الثقافات المادي��ة للغير، وحددتْه أو 

أوجبتْه س��جالاتٌ ونقاشات فلسفية واجتماعية حول الفن نفسه، وحول 

تراتبية صناعاته المختلفة. ولقد أصاب الفن الإسلامي النقاش الأقوى، 

والنصي��ب الأوف��ر، طالما أنه تعيَّنَ في عهد لم يع��د فيه المقتنَى الفني 

مادة في خزانة مقفلة، وإنما ش��يئاً معروضاً على العين العمومية. أي 

في عهد بات فيه العمل الفني مادة مبسوطة لعين الدارس فوق مكتبه، 

مث��ل أي مادة ف��ي المختبر. هذا ما اعتنى به الفيلس��وف مثل المؤرخ 

والدارس وغيرهم من أصحاب مقاربات العلوم الناش��ئة، وباتت للفن 

في��ه »لغة« جدي��رة بالبحث مثل غيرها من لغ��ات المجتمع التعبيرية 

والرمزية والتاريخية. 

هك��ذا كان لمواد الفن الآخ��ر، المختلفِ، الش��رقي مثل غيره من 

فنون الش��عوب الأخرى، أن تندرج في س��ياقات اس��تقبال غربية، في 

الاقتن��اء كما في ال��درس، وفق احتياجات وممكن��ات الجمع والتحليل 

والتصنيف والتقويم. في هذه الس��ياقات ظهرت المزوقة، أي الصورة 

الكتابية الإسال�مية، دونية على اللوح��ة الزيتية، والتصميم المعماري 

لقصر أو مسجد دون ما بلغته قواعد البناء القوطي، على سبيل المثال. 

ولقد كان لسياسات التقويم والتمييز هذه أن تتفاقم، إذ ظهر الكثير منها 

في عهد استعمار بلدان أوروبية عديدة لمجتمعات شرقية: كيف يمكن 

للفك��ر الغالب، الفكرِ الباحث عن لزوم اس��تعماره لغيره، أن يقرَّ بأن 



318

فن��ون المغلوبين جديرة أو مس��اوية، أو ربما ش��ديدة التميز والتوفق، 

بالمقارنة مع فنون الغالب!

● أين يقع كتابك هذا في سياق ما كتبتَ قبله؟

– هذا الكتاب يصل متأخراً، في حس��ابي. كان لي أن أصدره، أن 

أنه��ي كتابت��ه قبل غيره من كتبي الأخرى في الفن. إلا أن الخطة التي 

وضعتهُ��ا للكتاب كانت طموح��ة للغاية، بدأتُ بها في باريس وأنهيتها 

في لبنان، بعد عودتي إليه. 

كان ل��ي أن أبدأ به��ذا الكتاب، بعد أن توصلت أثناء دراس��تي في 

باري��س إل��ى خلاصة مفادها أن أي عربي لا يق��وى، واقعاً، إن طلبَ 

ال��درس الجدي لثقافته، إلا على الابتداء من أوروبا، من خطابها الذي 

وضعتْ��ه عن ه��ذه الثقافة. هذا الخط��اب لازمٌ، وهو ج��ذاب وفعّال، 

فضال�ً عن ذل��ك، وإن كانت لي فيه آراء نقدية تطاول��ه في مبناه كما 

ف��ي توصلاته. الع��ودة لازمة إلى هذا الخط��اب الأوروبي في درس 

الماض��ي والحاضر العربيي��ن، في درس الأدب كم��ا في درس الفن 

وغيره��ا من إنتاجات هذه الثقاف��ة. البوابة لازمة، وإن نبذَها البعض، 

الذين لا يتوانون عن نقدها أو تبعيدها، فيما هم لا يتوقفون عن النظر 

إليها، كما في المواقف الأصولية أو التأصيلية تحديداً من هذا الخطاب 

الأوروبي والغربي.

● يش��تمل كتابك على نقد صريح للاستش��راق، بما فيه نقد إدوار 

سعيد لهذا الخطاب، كما تقترح الخروج منه. كيف ذلك؟



319

– ينته��ي كتاب��ي إل��ى اقت��راح طريقة ف��ي التعامل م��ع الخطاب 

الاستش��راقي، وإلى طرح الس��ؤال التالي: كيف يح��دث أننا ننتقد هذا 

الخطاب ونستند إليه؟ وهو سؤال مربك، بطبيعة الحال، ويقيمنا واقعاً 

في الخسارة الدائمة، في الاستتباع الحضاري و»المنهجي«، إذا جاز 

القول، طالما أنه يقيمنا في مواجهة مختَّة سلفاً. هناك مسافة قائمة، من 

دون ش��ك، بين الش��رق وبين الخطاب الاستشراقي عنه. وهي مسافة 

تقوم على تش��ويه واختلاق وتزوير وغيرها، إلا أنها تقوم أيضاً على 

توفير معطيات أخرى تقع في أس��اس ثقافتن��ا الحالية. لنفتحْ أي كتاب 

مدرسي، أي قاموس، أي كتاب جدي في ثقافتنا، سنجد أنه مبني على 

أساس العديد من التوصلات في الخطاب الاستشراقي. كيف ذلك؟

هذا يصحُّ في درس الفن الإسال�مي كما في درس الأدب العربي. 

وف��ي غيرهم��ا أيضاً. ذلك أنن��ا تغافلنا عن كون الخط��اب ينبني وفق 

مس��تويات، وفق »إبلاغات«، كما أسُ��ميها في كتابي. وهي إبلاغات 

ثلاث��ة في الن��ص عن الفن: إخباري، وصف��ي، وتقويمي. ذلك أن هذا 

النص تتخللهُ وتبنيه وتخترقه معطيات من الإبلاغات هذه، مما يصحُّ 

في��ه النظر والحك��م: في الإبلاغ الإخباري يمك��ن التحقق من الصحة 

والخطأ، فإن قال الخطاب الاستش��راقي إن الواس��طي رسم مزوقاته 

ه��ذه بين الع��ام كذا والع��ام كذا، فنحن ق��ادرون ربم��ا على تصحيح 

ه��ذه المعلومة أو عل��ى القبول بها. وهذا ما يص��حُّ جزئياً في الإبلاغ 

الوصف��ي، إذ يقوم، ف��ي بعضه، على وصفٍ قابلٍ للتخطئة أو للقبول، 

فيما يصعب الأم��ر في جزئه الآخر. أما في الإبلاغ التقويمي، فهناك 



320

الخلاف الأش��د والأصع��ب، إذ ينبني هذا الإبلاغ على أح��كامٍ قيمةٍ، 

وعلى منظورات تس��تند إلى اعتقادات ومعايير متباينة، ولاس��يما بين 

ثقافة المنشأ، من جهة، والثقافة الغربية، من جهة ثانية. إن الكثير من 

عمليات س��وء الفهم والنقد الش��ديد للخطاب الاستش��راقي يقع في هذا 

الإبلاغ تحديداً، على ما تحققتُ ودرستُ. 

يبق��ى أن أش��ير إلى نقط��ة أخيرة، وهي أنني أفض��ل الحديث عن 

»المثاقف��ة بالمقل��وب«، بدل الحدي��ث عن الاستش��راق، وأقصدُ، من 

ه��ذا المفهوم، الحديثَ عن خط��اب طلبَ منه صاحبهُ، أي الأوروبي، 

درسَ ثقاف��ة الغير، وانتهى إلى أن طلبَ واقعاً »الأس��تذةَ« هلى أهلها 

وأصحابها. لهذا أختمُ قولي كما يلي: الاستشراق مشروع غلبة مفتوح 

ومتجدد، ومشروع مستحيل في آن، طالما أنه لا ينُشئ أصلاً بديلاً عن 

الش��رق، بل يحتاج إليه دوماً. بهذا المعنى يمكن القول بأن الاستعمار 

وصلَ متأخراً إلى الش��رق، فيما وصل مبكراً إلى أمريكا، على سبيل 

المثال، فأطاحَ ثقافاتها المحلية، واقتصرَ العملُ الاستش��راقي واقعاً – 

ع��دا عمليات النهب – على مس��اعٍ في التأثير، ف��ي النفوذ، في جلب 

مناف��ع. لهذا يمك��ن القول بأن الخط��اب الاستش��راقي خطاب ملازم 

ضاً لنا، لو أحسناّ القراءة والتعامل معه.   لثقافتنا، وقد يكون مفيداً ومحرِّ

● كيف ترسم خطاً مس��تقبلياً لتطور النقد الفني والجمالي الخاص 

بالفنون الشرقية في بلادنا؟

– السؤال كبير بحجم مهمة جسيمة، وتتعداني بطبيعة الحال. أعتقد 



321

ب��أن هذا النقد لا يزال ف��ي بداياته، على الرغم م��ن مجهودات قيِّمة، 

وبدايات واعدة في القرن العشرين لأحمد تيمور وبشر فارس وحبيب 

زي��ات وغيرهم. طبعاً ازدادت وتنامت الدراس��ات النقدية والتاريخية 

المتصلة بالفن العرب��ي الحديث، إلا أنها لا تزال بعيدة خصوصاً عن 

المقاربات التاريخية والاجتماعي��ة اللازمة لهذا الفن. فهي تقوم غالباً 

عل��ى تناولات تأريخية الطاب��ع، أي وقائعية، ت��ؤرخ للفن بأن تجعله 

تاري��خ سِ��يرَ الفنانين المعروفين في��ه. كما تفتقر هذه الدراس��ات إلى 

إسهامات الشاغلين في ش��ؤون الفكر والفلسفة خصوصاً. ويستوقفني 

كثيراً، في ما أقرأ وأتابع، أن عدداً كبيراً من الباحثين العرب يتصدون 

لدرس »التراث«، كما يس��مونه، ويبنون بل يستخرجون منه، حسب 

زعمه��م، تكوينات معرفية له وعنه، فيم��ا لا يجد الذوق ولا الفن ولا 

القيم��ة موضعاً في هذه الأبنية المعرفية. هذا مدعاة للش��ك في مجمل 

ما يقومون به، وفي صحة بنيانه، قبل أن يكون نقصاً أو محلاً شاغراً 

وحسب في هذه الأبنية.



322

الهوامش:

 Harold Osborne: The concept of creativity in art, The british journal of – 1
aesthetics, N 19, 1979, p 224 – 231.

2 – شربل داغر: »مذاهب الحسن: قراءة معجمية – تاريخية للفنون في العربية«، المركز 
الثقاف��ي العربي، بي��روت – الدار البيضاء، بالتعاون مع الجمعي��ة الملكية للفنون الجميلة، 

عَمان، 1998، ص 407. 

3 – يمك��ن الع��ودة، للتع��رف المزيد والمدقق إل��ى هذا المنظور في درس الفن، ولاس��يما 
الإسلامي منه، إلى كتابي: »الفن والشرق: الملكية والمعنى في التداول«، في جزئه الأول، 

وفي بابه الأول.

 Georges Marçais: L’art musulman, Quadrige – P U F, 2 édition 1981,  – 4
(1962), Paris, p 9.

André Malraux: Le musée imaginaire, Gallimard, Paris, 1965. – 5

6 – يمكن الحديث عن وجود رابع، هو كيفيات تمثل هذا الفن لدى الأفراد والجماعات.

7 – هن��اك تماي��زات واختلاف��ات بي��ن العلماء ف��ي تعيين عِل��م الآثار، حي��ث إن العلماء 
الأمريكيي��ن )وغيرهم أيضاً( يجعل��ون منه خاصاً بالمجتمعات الإنس��انية، ويدُرجونه في 
فروع علم الأناسة، فيما يحتفظ علماء آخرون، ولاسيما في أوروبا، بالفحص الآثاري كعلم 

قائم بنفسه، ومستقلٍّ عن غيره. 

8 – لم تعُرض مقامات الحريري بتصوير الواسطي لأول مرة في العالم، في العام 1928، 
ف��ي باريس، كعمل واح��د كتابي مصور، وإنما تمَّ عرض أجزاء من المخطوط وحس��ب، 
بَ عرضَ هذه الصور الكتابية  كما لو أنها صفحات أو أعمال مستقلة، قائمة بنفسها، ما قرَّ

من عرض اللوحة. 

9 – يمكن العودة إلى ما أوردتهُ – بتوسع – من معلومات وتحاليل عما أصاب بعض مواد 
الفن الإسلامي إذ جرى »انتزاعها« من سياقها المادي، وتمت عملية »إعادة إنتاجها« في 



323

المتحف، في كتابي: »الفن والشرق: الملكية والمعنى في التداول«. 

10 – يمك��ن الع��ودة إلى ما جمعه ودرس��ه كوركيس عواد: »الحس��بة ف��ي خزانة الكتب 

العربية«، 1943.

11 – الجاحظ: »مناقب الترك«، في: »رس��ائل الجاحظ« )مجلدان(، تحقيق: عبد السال�م 

محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1964، ص 50 – 86، الشاهد: ص 67.

12 – هذا ما س��يتمُّ الوقوف عنده في فصل تالٍ عند الحديث، في مطالع العصر العباس��ي، 

عصر الجاحظ، عن أثر بعض الأسرى الصينيين في إغناء سوق بغداد وغيرها بإنتاجاتهم.

13 – عب��د القاهر الجرجان��ي: »دلائل الإعجاز«، راجعه وصحح��ه: محمد عبده ومحمد 

رشيد رضا، دار المعرفة، بيروت، 1978.

14 – عبد القاهر الجرجاني: »أس��رار البلاغة«، تحقي��ق: محمد عبد المنعم خفاجي وعبد 

العزيز شرف، دار الجيل، بيروت، 1991. 

قة وتعدد الألوان م��ع وجود البياض بينها؛ وقصر  15 – ن��وع من التوش��ية: يلاحظ فيه الرِّ

البعض هذه الألوان على خطوط بيض وحمر.

16 – إخوان الصفاء وخلان الوفاء: »الرسائل« )4 مجلدات(، دار صادر، بيروت، د. ت.

 Oleg Grabar: Penser l’art islamique, une esthétique de l’ornement, Albin – 17

Michel, Paris, 1996.

18 – يمك��ن درس النم��وذج التأسيس��ي في ما أس��ماه سلفس��تر دو ساس��ي بـ»الوصف« 

)description(، وهو العمل الموصول بـ»أكاديمية النقوش...«. 

Paul Ricoeur: La mémoire, l’histoire, l’oubli, Seuil, Paris, 2000. – 19

.)le vraisemblable( »20 – هذا ما يلتقي بما تحدث عنه النقد الروائي في »القابل للتصديق

21 – ه��ذا م��ا يمك��ن قوله عن الفن الس��وريالي، من جه��ة، وعن رواي��ات وأفلام الخيال 

العلمي، من جهة ثانية، حيث إن السبيلين الفنيين، وإن تحدثا عن صور أو مشاهد أو وقائع 
ل��م تحدث، فإن عناصر الط��رح أو الظهور الفني تبقى من معين ما يدركه الإنس��ان، وما 
يتعرف إليه وإن لم يعرفه أبداً، وليست له بالتالي القدرة على تذكره، عنصراً أو علاقات.

22 – ف��ي نوع »اس��تقبالي« – بخلاف »اس��ترجاعي«، كما يقال في س��بل الوصول إلى 

الذاكرة، وإلى استعادتها – لما كان في وسعِ الماضي أن يكون.

23 – ف��ي بدايات الكلام ع��ن ظهور الفن التجريدي في التج��ارب الأوروبية، في العقدين 

الأولين من القرن العشرين، جرت تسميته بأنه فن غير تشبيهي، أو »لا تشبيهي«، أي غير 
منقطع الصلة بالتالي بالفن التشبيهي نفسه.



324

24 – كي��ف يمك��ن فهم قصيدة »فتح عمورية« لأبي تمام: أه��ي قصيدة في معاينة معركة 

زمنية، أم هي قصيدة في المدح؟ ماذا عن قصيدة البحتري في بركة المتوكل: أهي قصيدة 
ف��ي وصف ما يعاينه ويعجبه أم في المدح؟ ألا تش��يران، هذه وتلك، إلى بروز خطاب في 
شخص الخليفة، في تأكيد صورته، ما يبعدهما عن المدح التقليدي )مدح صفات الممدوح(، 

ويقربهما من قيام خطاب »سلطاني« قوامه صورة الخليفة وإنجازاته؟

25 – ه��ذا م��ا يصحُّ في »العم��ود«، وفي غيره من قواعد الصن��ع الفني. وهو ما يصعب 

تأريخه، إذ يضيع في غياهب الزمن، ويتسلسل في تضاعيف الأعمال الفنية المختلفة، بين 
اتباع واختلاف في الجنس، في الغرض وغيرها.

26 – إن ق��راءة بعض الدراس��ات الغربية عن الفن الإسال�مي تظُهر ب��أن الفنان كان في 

وضعي��ة المراق��ب المقم��وع أو المكب��وت دوماً، ال��ذي لا يقوى على ممارس��ة التصوير 
التشبيهي، فإذا به »يتحايل« على الممنوع، ويطوع خبرته الفنية في الزخرفة أو في الخط 
وغيرها، غير قادرين في هذه الكتابة – واقعاً – عن تصور صناعات وأس��اليب فنية غير 

التي عرفوها، وجعلوها أساس الفن الوحيد. 

27 – عبد القادر الجرجاني: »دلائل الإعجاز«، م. س. ص 40 و41. 

28 – وج��ب التميي��ز، عند المتصوفة، كما في الحس��ابات الاجتماعي��ة الواقعة في طبقات 

المجتمع الإسال�مي وفئاته، بين الخاصة والعامة، حيث إن الأولى هي القادرة على السعي 
العلم��ي الأبع��د، فيما تعجز الفئ��ة الأخرى عن ذل��ك، وتبقى عند حدود الص��ور الظاهرة 

وحسب.

29 – كم��ا يمك��ن الحدي��ث عن تج��ارب جمالية، مثل تج��ارب الذكر والش��طح والمناجاة 

وغيرها. 

30 – الش��يخ أبو نصر الس��راج الطوس��ي: »اللمع«، تحقيق: عبد الحليم محمود وطه عبد 

الباقي سرور، القاهرة، دار الكتب الحديثة، مكتبة المثنى، 1960، ص 442.

31 – قام هذا الفصل، في أساس��ه التأليفي، على دراس��ة بالعربي��ة والألمانية، بتكليف من 

»المنظم��ة العربية للتربية والثقافة والعلوم« )الألكس��و(، لتقديم الفنون في الثقافة العربية، 
خاص��ة بالكت��اب التعريفي بمعرض فرانكفورت الدولي للكت��اب، حين حلَّ العالم العربي، 
في العام 2004، ضيفاً عليه؛ ولقد استعاد الدارس في هذه الدراسة قسماً من دراسة سابقة: 
»الأس��اس اللغوي للفن الإسال�مي« )المنش��ورة في هذا الكتاب(: نشُرت هذه الدراسة في 

الكتاب »منارات الثقافة العربية« المخصص للمعرض الدولي. 

32 – محاضرة في مقر منظمة اليونيسكو )باريس(، في 17 أيار – مايو 2005، بدعوة من 

»المنظمة العربية للتربية والثقافة والفنون« )الألكسو(.



325

33 – عدت إلى هذا المخطوط مطبوعاً طباعة جيدة وملونة في:

 Mirâj Nâmeh: le voyage miraculeux du prophète, présenté et commenté par:
Marie – Rose Séguy, Draeger éditeur, 1977.

34 – ش��ربل داغ��ر: »مذاهب الحس��ن: قراءة معجمي��ة – تاريخية للفنون ف��ي العربية«، 

المرك��ز الثقافي العرب��ي، بيروت – الدار البيض��اء بالتعاون مع الجمعي��ة الملكية للفنون 
الجميلة، عَمان، 1998.

35 – أبو الحسن الأشعري: »مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين« )مجلدان(، تحقيق: 

محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، صيدا )لبنان(، ص 155.

36 – الفاراب��ي: »كت��اب الموس��يقى الكبير«، تحقيق وش��رح: غطاس عبد الملك خش��بة، 

مراجع��ة وتصدير: محم��ود أحمد الحنف��ي، دار الكاتب العربي للطباعة والنش��ر، د. ت. 
القاهرة، ص 62.

37 – الحس��ن بن أحمد بن علي الكاتب: »كتاب كمال وأدب الغناء«، تحقيق: غطاس عبد 

المل��ك خش��بة، مراجعة: محمود أحمد الحنف��ي، الهيئة المصرية العام��ة للكتاب، القاهرة، 
1975، ص 78.

 Luc Ferry: Homo Aestheticus, l’invention du goût à l’âge démocratique, – 38

 éd. Grasset et Fasquelle, Paris, 1990, p. 20.

39 – ه��ذا التركي��ب اللفظي وجده الدارس مس��تعملاً، وفق هذا المعن��ى، عند الجاحظ كما 

عند التوحيدي.

40 – ف��ي: »الحروفي��ة العربية: فن وهوية« )1991(، و»مذاهب الحس��ن: قراءة معجمية 

– تاريخية للفنون في العربية« )1998(، و»الفن الإسال�مي في المصادر العربية: صناعة 
الزينة والجمال« )1999(، و»الفن والشرق« )2004(، ولاسيما في الجزء الثاني الموسوم: 

»الفن الإسلامي« وغيرها.

41 – منها، على س��بيل التذكير: »صبح الأعش��ى« للقلقشندي، و»الفهرست« لابن النديم، 

و»رس��الة ف��ي عل��م الكتابة« و»الإمتاع والمؤانس��ة« لأب��ي حيان التوحي��دي، و»وفيات 
الأعيان« لابن خلكان، و»أدب الكتاب« لأبي بكر محمد بن يحيى الصولي وغيرها الكثير.

42 – مح��ي الدين ابن عربي: »الفتوحات المكي��ة«، تحقيق وتقديم: عثمان يحيى، تصدير 

ومراجع��ة: إبراهي��م مدكور، المجلس الأعل��ى للثقافة بالتعاون مع معهد الدراس��ات العليا 
بالسوربون، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ج 2، ص 181.

43 – منصف عبد الحق: »الكتابة والتجربة الصوفية«، منشورات عكاظ، الرباط، 1988، 

ص 76. 



326

44 – هذا ما يشبه التمييز الذي أجراه فردينان دو سوسور لاحقاً بين »الكلام« و»اللغة«.

45 – محمد بن عبد الجبار بن حس��ن النفري: »كتاب المواقف ويليه كتاب المخاطبات له 

أيض��اً«، طبعة بالأوفس��ت، مكتبة المثنى، بغداد، عن الطبعة الأول��ى: حققها: أرثر يوحنا 
أربري، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، 1934. 

46 – لس��ان الدين ابن الخطيب: »روض��ة التعريف«، تحقيق: محمد الكتاني، دار الثقافة، 

بيروت، 1970، ج 2، ص 495.

47 – محي الدين ابن عربي: »روح القدس«، مطبعة العلم، دمشق، 1970، ص 80 و81.

48 – يتطلب الأمر دراسة مزيدة، على قيمة الجهد التدشيني الذي أبانه محمد عابد الجابري 

في كتبه حول »نقد العقل العربي«، ولاسيما في تشديده على لحظة »تعريب الدواوين«.

49 – أي ف��ن كتابة الرس��ائل، التي لنا أن نجد في��ه، مع مهنة الوراقة، من الجاحظ إلى أبي 

حيان التوحيدي، أساسَ تبلور النثر فناً وأساليب متمايزة.

50 – أبو حامد الغزالي: »كيمياء السعادة«، مكتبة الجندي، د. ت. ص 87.

51 – ع��ادل خض��ر: »الأدب عن��د العرب«، منش��ورات كلية الآداب بمنوبة، دار س��حر 

للنشر، تونس، 2004، ص 246.

52 – محي الدين ابن عربي: »رس��ائل ابن عربي، كتاب الجلال والجمال«، طبعة أولى، 

حيدر آباد، 1961، دار إحياء التراث العربي، ص 3.

53 – المفض��ل ب��ن محمد بن يعلى الضب��ي: »المفضليات«، تحقيق وش��رح: أحمد محمد 

شاكر وعبد السلام محمد هارون، الطبعة السادسة، بيروت، لا تاريخ، ص 143 – 144.  

54 – اب��ن طباطبا: »عيار الش��عر«، تحقي��ق: عبد العزيز بن ناصر المان��ع، دار العلوم، 

الرياض، 1985، ص 43. 

55، 56 – اب��ن الرومي: »الديوان« )س��بعة مجلدات(، ش��رح: مجيد ط��راد وغيره، دار 

الجيل، بيروت، 1998.

57 – يمكن العودة إليها في الشواهد الكثيرة المرفقة بهذا الفصل في ختامه. 

58 – أبو نواس: »ش��رح ديوان أبي نواس«، تحقيق: إيلي الحاوي، منش��ورات الش��ركة 

العالمي��ة للكتاب، دار الكت��اب اللبناني – دار الكتاب العالمي، بي��روت، 1987 )مجلدان(، 
ص 1، 34 – 35.

59 – م��ا كان له��ذه الدراس��ة أن تقوم لولا عمل الفنان ضياء العزاوي – مش��كوراً – على 

إصدار طبعة »وفق الأصل« لمخطوط الواسطي، مثلما هو محفوظ في »المكتبة الوطنية« 
بباريس؛ وتقوم هذه الدراس��ة على مقارنة بين »مقامات الحريري« )عدتُ إليها في طبعة 



327

صادرة عن دار بيروت للطباعة والنش��ر، 1985، وقدمها: عيس��ى سابا(، وبين »المقامات 
الحريرية« التي خطَّها وصورَها يحيى الواس��طي )بعد أن قامت دار »تاتش آر« في لندن 

بإصدارها وفق الأصل(.

60 – مكَّنن��ي الفنان اليمن��ي حكيم العاقل من الاطلاع على نس��خ مصورة من المخطوط، 

ل��دى زيارة لليمن )2010(، م��ن دون أن تتاح لي زيارته من جديد، ولا العمل على تحقيق 
المخطوط ودرسه، كما كان محسوباً في حينه مع وزارة الثقافة اليمنية. 

61 – أمكن التنبه، في أكثر من موضع في المخطوط اليمني، إلى أخطاء إعرابية بينة، ما 

قد يش��ير إلى كون الفنان من الصناع غير المتمكني��ن من العربية تماما؛ً كما أمكنني التنبه 
إل��ى ك��ون الفنان قد أورد، في أكثر من تعليق صورة، ذكراً وإظهاراً للحارث بن همام في 
الص��ورة، فيما هو »الراوي« وحس��ب ف��ي المقامة، لا دور له فيها غي��ر الحكي، أي أنه 

وظيفة فنية ليس إلا. 

62 – أب��و منصور الثعالبي: »ثمار القلوب في المضاف والمنس��وب«، تحقيق: محمد أبو 

الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، ص 250. 

63 – »إخوان الصفاء وخلان الوفاء«: »الرس��ائل«، )4 مجلدات(، دار صادر، بيروت، 

د. ت. ص 1، 290. 

64 – ابن كثير: »تفس��ير القرآن العظيم«، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، طبعة خامسة، 

1997، ج 1، ص 139. 

65 – أبو عساكر: »تاريخ مدينة دمشق«، دراسة وتحقيق: محب الدين أبي سعيد عمر بن 

غرامة العمروي، بيروت، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1995، ج 49، ص 483. 

66 – البخاري: كتاب الطب، باب السحر، الحديث رقم 5763. 

67 – أبو حامد الغزالي: »إحياء علوم الدين«، دار المعرفة، بيروت، مجلد 4، ص 98. 

68 – أكتفي بذكر بعضها وحس��ب: ابن أياس: »بدائع الزهور في وقائع الدهور«، تحقيق: 

محم��د مصطفى، الهيئ��ة المصرية العام��ة للكتاب، القاهرة؛ وش��وقي ضي��ف: »الفكاهة 
ف��ي مصر«، القاهرة، 1985؛ ولطفي أحمد نصار: »وس��ائل الترفيه في عصر سال�طين 
المماليك«، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1999، وعبد الحميد يونس: »مس��رح 

خيال الظل« وغيرها. 

69 – ابن كثير: م. س. ج 1، ص 544، في تفسير سورة البقرة.

 Paul Pelliot: «Des artistes chinois à la capitale abbasside en 750 – 762», – 70

T’oung Pao, 1928, N 26, pp. 110 – 112.



328

71 – يحتفظ القس��م الإسال�مي في متح��ف برلين بدمية من العص��ر المملوكي، وهي مما 

اس��تعمل في عروض ابن دانيال، حس��ب بعض الدارسين )لطفي أحمد نصار، م. س. ص 
 .)340

 Francesca Maria Corrao: « Quelques observations en marge des  –  72

 recherches sur la littérature ‘populaire‘ arabe », in: « Proceedings of the 17th

congress of the UEAI », Thesa, St. Petersburg, 1997, pp. 46 – 61.

وللدارسة الإيطالية أكثر من بحث في هذا المنحى الدراسي، منها:

Francesca Maria Corrao: « Women stories in the mamluk age: loves and 
struggles to survive”, “Proceedings of the Arabic and Islamic sections of the 
35th international congress of asian and north African studies” (ICANAS), 
Part 2, Budapest, 1997, PP. 101 – 110.

Francesca Maria Corrao: Ibn Danial’s shadow plays, an example of cultural 
tolerance in the early mamluk age”, in: “Proceedings of the colloquim on 
logos, ethics, mythos in the middle east and north Africa (L E M)”, part 2, 
Budapest, 1995, PP. 13 – 28. 

73 – لطفي أحمد نصار: »وسائل الترفيه في عصر سلاطين المماليك في مصر«، الهيئة 

المصري��ة العامة للكت��اب، فرع الصحافة، القاه��رة، 1999، ويخصص الفصل الثالث من 
كتابه لخيال الظل: ص 332 – 363. 

74 – حسين سليم حجازي: »خيال الظل وأصل المسرح العربي«، وزارة الثقافة السورية، 

دمشق، 1994. 

75 – يتضم��ن كتاب فاروق س��عد: »خيال الظ��ل العربي« )ش��ركة المطبوعات للتوزيع 

والنشر، بيروت، 1993( أوسع مادة عما ورد عن »خيال الظل« قي المتون العربية القديمة 
وصولاً إلى العصر الحديث: راجع خصوصاً: ص 279 – 324.

76 – يمكن العودة إلى كتاب س��عد المذكور أعلاه للوقوف على »ش��خوص« خيال الظل: 

راجع خصوصاً: ص 373 – 412.

77 – اس��تقيت هذا الش��اهد وغيره من كتاب جامع لعدد واسع من رحلات المستشرقين في 

القرن التاسع عشر:

 Le voyage en Orient » (anthologie des voyageurs français dans le Levant au «
.19 siècle), (dir: Jean – Claude Berchet), Robert Laffont, Paris, 1985, p 501

.Fundacao Oriente: Asian shadows, Lisbon, 2014 – 78



329

79 – هذا ما قمتُ به في الشهر الأول من سنة 2015. 

80 – يمكن العودة إلى كتابي: »مذاهب الحُس��ن...«، الذي عالجَ بتوس��ع هذه المس��ألة: م. 

س. ص 442 – 452. 

81 – م��ا وصلن��ا عن هذا الكتاب هو النس��خة التي عمل عليها اب��ن الصوفي، ونفذها في 

العام 1009. 

 .)arabe 3929( 82 – المخطوط محفوظ في »مكتبة فرنسا الوطنية«، تحت الرقم

83 – يمكن العودة إليها في:

 « L’art du livre arabe, du manuscrit au livre d’artiste», Bibliothèque nationale

de France, Paris, 2001, p 114.

84 – اب��ن الجوزي: »كتاب القصُ��اص والمذكِّرين«، قدم له وحققه وعلق عليه: محمد بن 

لطفي الصباغ، المكتب الإسلامي، بيروت، طبعة ثانية، 1989، ص 185. 

85 – الخلي��ل بن أحمد الفراهيدي: »كتاب العي��ن« )8 أجزاء(، تحقيق: مهدي المخزومي 

وإبراهيم السامرائي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، 1988. 

86 – المسعودي: »مروج الذهب ومعادن الجوهر«، )مجلدان(، الشركة العالمية للكتاب، 

بيروت، 1989، ص 1، 469. 

87 – أبو الحسن الأشعري: »مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين« )مجلدان(، تحقيق: 

محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، صيدا )لبنان(، 1990، ص 155. 

88 – أبو عبد الله الحارث بن أس��د المحاس��بي: »كتاب التوهم«، قدمه ودرسه: عبد الكريم 

اليافي، مجلة »التراث العربي«، سنة 11، 1990، عدد 14، ص 7 – 33، الشاهد: ص 30.

Alain Besançon: L’image interdite, Fayard, Paris, 1994, p 111. – 89

90 – ح��وار م��ع الدكت��ور أنطوان أبو زيد، في صحيفة »الس��فير«، بي��روت، 8 أيلول – 

سبتمبر من سنة 2000. 

91 – حوار مع الأس��تاذ علي الديري، في مجلة »البحرين الثقافية«، البحرين، العدد 32، 

نيسان – أبريل من سنة 2002. 

92 – ص��در الكتاب في مجلدين: »الفن والش��رق: الملكية والمعنى ف��ي التداول«، المجلد 

الأول: »العريق والنادر«، والمجلد الثاني: »الفن الإسلامي«، عن المركز الثقافي العربي، 
الدار البيضاء – بيروت، 2004. 

93 – حوار مع الدكتور أنطوان أبو زيد، في صحيفة »السفير«، بيروت، 8 تموز – يوليو 

من سنة 2005. 



330

ثبت المصادر والمراجع 

1 – كتب عربية

اب��ن أياس: »بدائع الزهور في وقائع الده��ور«، تحقيق: محمد مصطفى، الهيئة المصرية 
العامة للكتاب، القاهرة. 

لسان الدين ابن الخطيب: »روضة التعريف«، تحقيق: محمد الكتاني، دار الثقافة، بيروت، 
.1970

ابن الرومي: »الديوان« )سبعة مجلدات(، شرح: مجيد طراد وغيره، دار الجيل، بيروت، 
.1998

ابن طباطبا: »عيار الش��عر«، تحقيق: عبد العزيز بن ناصر المانع، دار العلوم، الرياض، 
 .1985

محي الدين ابن عربي: 

»الفتوح��ات المكية«، تحقيق وتقدي��م: عثمان يحيى، تصدير ومراجع��ة: إبراهيم مدكور، 
المجل��س الأعلى للثقافة بالتعاون مع معهد الدراس��ات العليا بالس��وربون، الهيئة المصرية 

العامة للكتاب، القاهرة.

»روح القدس«، مطبعة العلم، دمشق، 1970.

»رس��ائل ابن عربي، كتاب الجال�ل والجمال«، طبعة أولى، دار إحي��اء التراث العربي، 
حيدر آباد، 1961. 

ابن كثير: »تفسير القرآن العظيم«، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، طبعة خامسة، 1997.

أبو حامد الغزالي: »إحياء علوم الدين«، دار المعرفة، بيروت، مجلد 4. 

أبو عساكر: »تاريخ مدينة دمشق«، دراسة وتحقيق: محب الدين أبي سعيد عمر بن غرامة 
العمروي، بيروت، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1995.

أبو نواس: »شرح ديوان أبي نواس« )مجلدان(، تحقيق: إيلي الحاوي، منشورات الشركة 



331

العالمية للكتاب، دار الكتاب اللبناني – دار الكتاب العالمي، بيروت، 1987. 

إخوان الصفاء وخلان الوفاء: »الرسائل« )4 مجلدات(، دار صادر، بيروت، د. ت.

أبو الحسن الأشعري: »مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين« )مجلدان(، تحقيق: محمد 
محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، صيدا )لبنان(، 1990. 

أبو منصور الثعالبي: »ثمار القلوب في المضاف والمنس��وب«، تحقيق: محمد أبو الفضل 
إبراهيم، دار المعارف، القاهرة.

الجاحظ: »مناقب الترك«، في: »رس��ائل الجاحظ« )مجلدان(، تحقيق: عبد السال�م محمد 
هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1964.

عبد القاهر الجرجاني: 

»دلائل الإعجاز«، تحقيق: محمد عبده ومحمد محمود التركزي الش��نقيطي ومحمد رش��يد 
رضا، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، 1978. 

»أس��رار البلاغ��ة«، تحقيق: محمد عب��د المنعم خفاجي وعبد العزيز ش��رف، دار الجيل، 
بيروت، 1991. 

محمد القاس��م الحريري: »مقامات الحريري«، قدمها: عيس��ى سابا، دار بيروت للطباعة 
والنشر، 1985. 

زكي محمد حس��ن: »الس��يرة في الفن الإسلامي«، مجلة »المقتطف«، أيار – مايو 1940، 
القاهرة، ص 488 – 491.

عادل خضر: »الأدب عند العرب«، منش��ورات كلية الآداب بمنوبة، دار س��حر للنش��ر، 
تونس، 2004.

شربل داغر: 

»الحروفية العربية: فن وهوية«، شركة المطبوعات الشرقية، بيروت، 1991. 

»مذاهب الحس��ن: قراءة معجمية – تاريخية للفنون في العربية«، المركز الثقافي العربي، 
بيروت – الدار البيضاء بالتعاون مع الجمعية الملكية للفنون الجميلة، عَمان، 1998.

»الفن الإسلامي في المصادر العربية: صناعة الزينة والجمال«، المركز الثقافي العربي، 
بيروت – الدار البيضاء بالتعاون مع »دار الآثار الإسلامية«، الكويت، 1999. 

»الفن والش��رق: الملكية والمعنى في التداول« )مجلدان(، المجلد الأول: النادر والعريق، 
المجلد الثاني: الفن الإسلامي، المركز الثقافي العربي، بيروت – الدار البيضاء، 2004. 

فاروق سعد: »خيال الظل العربي«، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، بيروت، 1993.



332

المفضل بن محمد بن يعلى الضبي: »المفضليات«، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر وعبد 
السلام محمد هارون، الطبعة السادسة، بيروت، لا تاريخ. 

شوقي ضيف: »الفكاهة في مصر«، القاهرة، 1985. 

الش��يخ أبو نصر السراج الطوس��ي: »اللمع«، تحقيق: عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي 
سرور، القاهرة، دار الكتب الحديثة، مكتبة المثنى، 1960.

منصف عبد الحق: »الكتابة والتجربة الصوفية«، منشورات عكاظ، الرباط، 1988.

ث��روت عكاش��ة: »التصوير الإسال�مي الديني والعربي«، المؤسس��ة العربية للدراس��ات 
والنشر، بيروت، الطبعة الأولى، 1977. 

كوركيس عواد: »الحسبة في خزانة الكتب العربية«، بغداد، 1943.

أبو حامد الغزالي: »كيمياء السعادة«، مكتبة الجندي، د. ت.

أبو نصر الفارابي: »كتاب الموس��يقى الكبير«، تحقيق وش��رح: غطاس عبد الملك خشبة، 
مراجع��ة وتصدي��ر: محمود أحمد الحنف��ي، دار الكاتب العربي للطباعة والنش��ر، د. ت.، 

القاهرة.

بش��ر ف��ارس: »منمنمة ديني��ة تمثل الرس��ول من أس��لوب التصوير العرب��ي البغدادي«، 
منش��ورات المجمع العلم��ي المصري، الجزء 51، مطبعة المعهد العلمي الفرنس��ي للآثار 

الشرقية، القاهرة، 1949.

الخليل بن أحمد الفراهيدي: »كتاب العين« )8 أجزاء(، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم 
السامرائي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، 1988.

الحس��ن بن أحمد بن علي الكاتب: »كتاب كمال وأدب الغناء«، تحقيق: غطاس عبد الملك 
خشبة، مراجعة: محمود أحمد الحنفي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1975. 

أبو بوس��ف الكندي: »رس��ائل الكندي الفلس��فية«، محمد عبد الهادي أبو ريدة، دار الفكر 
العربي، القاهرة، 1950. 

المس��عودي: »م��روج الذهب ومع��ادن الجوهر«، )مجل��دان(، الش��ركة العالمية للكتاب، 
بيروت، 1989. 

لطفي أحمد نصار: »وسائل الترفيه في عصر سلاطين المماليك«، الهيئة المصرية العامة 
للكتاب، القاهرة، 1999.

محم��د بن عبد الجبار بن الحس��ن النِّفَّري: »كت��اب المواقف، ويليه كت��اب المخاطبات«، 
تحقي��ق: أرثر يوحنا أرب��ري، مطبعة دار الكت��ب المصرية، القاهرة، 1934، نس��خة عن 

الطبعة الأولى، مكتبة المثنى، بغداد. 



333

يحي��ى الواس��طي: »المقام��ات الحريرية«، نس��خة طبق الأصل للمخط��وط المحفوظ في 
»المكتبة الوطينة« بباريس، وقامت بإصدارها دار »تاتش آر« في لندن. 

2 – كتب أجنبية

«L’image dans le monde arabe» (dir.: G. Beaugé et J. – F. Clément), C N R 
S éditions, Paris, 1995.

Alain Besancon: L’image interdite, Fayard, Paris, 1994.

Umberto Eco: Le problème esthétique chez Thomas d’Aquin, P. U. F., Paris, 
1993

Luc Ferry: Homo Aestheticus, l’invention du goût à l’âge démocratique, éd. 
Grasset et Fasquelle, Paris, 1990

Oleg Grabar: Penser l’art islamique, une esthétique de l’ornement, Albin 
Michel, Paris, 1996.

Martin Heidegger: L’origine de l’œuvre d’art, in: Chemins qui mènent nulle 
part, traduit, Flammarion, Paris, 1986

André Malraux: Le musée imaginaire, Gallimard, Paris, 1965.

Paul Ricoeur: La mémoire, l’histoire, l’oubli, Seuil, Paris, 2000.

Mirâj Nâmeh: le voyage miraculeux du prophète, présenté et commenté par: 
Marie – Rose Séguy, Draeger éditeur, 1977.

«L’art du livre arabe, du manuscrit au livre d’artiste», Bibliothèque nationale 
de France, Paris, 2001.

«Le voyage en Orient» (anthologie des voyageurs français dans le Levant au 
19 siècle), (dir: Jean – Claude Berchet, Robert Laffont, Paris, 1985.

Fundacao Oriente: Asian shadows, Lisbone; 2014.

3 – دوريات عربية: 

– ح��وار م��ع الدكتور أنطوان أبو زيد، صحيفة »الس��فير«، بيروت، 8 أيلول – س��بتمبر 
.2000



334

– ح��وار م��ع الكاتب علي الديري، مجلة »البحرين الثقافية«، البحرين، العدد 32، نيس��ان 
– أبريل من سنة 2002.

– ح��وار مع الدكتور أنطوان أبو زيد، صحيفة »الس��فير«، بي��روت، 8 تموز – يوليو من 
سنة 2005.

– مجلة »فنون إسلامية«، دبي، العدد الأول، خريف 2009، ص 38 – 45.

4 – دوريات أجنبية: 

Francesca Maria Corrao:

«Quelques observations en marge des recherches sur la littérature, populaire,  
arabe», in: «Proceedings of the 17th congress of the UEAI», Thesa, St. 
Petersburg, 1997, pp. 46 – 61.. 

« Women stories in the mamluk age: loves and struggles to survive”, 
“Proceedings of the Arabic and Islamic sections of the 35th international 
congress of asian and north African studies” (ICANAS), Part 2, Budapest, 
1997, PP. 101 – 110.

Ibn Danial’s shadow plays, an example of cultural tolerance in the early 
mamluk age”, in: “Proceedings of the colloquim on logos, ethics, mythos 
in the middle east and north Africa (L E M)”, part 2, Budapest, 1995, PP. 
13 – 28. 

Zehava Jacoby, The beard puller in romanesque art: an islamic motif and its 
evolution in the West, in: Arte Medievale, periodico internazionale di critica 
d’arte medievale serie II,1 (1 – 2), 1987 Enciclopedia italiana Roma pp.65 
– 83.

Paul Pelliot: «Des artistes chinois à la capitale abbasside en 750 – 762», 
T’oung Pao, 1928, N 26, pp. 110 – 112.



335

توطئة.........................................................................5

المدخل: بين المنهج التاريخي والمنهج الآثاري .....................21

47........................................ الأساس اللغوي للفن الإسلامي 

رع والحُسْن.......................................................67 بين الشَّ

103....................................... القيم الجمالية في الفن الإسلامي

125....................... اللغة بديلًا عن الوجود، والخط بوصفه رسماً

عين القصيدة، بين التصويري والكتابي..............................145

165................................. ملحق: شواهد من شعر ابن الرومي 

الفهرس



336

177............................................... الواسطي، ذلك المجهول 

بين خيال الظل وصورة المخطوط....................................195

225................................................. »حدود« الفن المخترَقة

247.................................................................... ملحق: 

249....... – الخطاب الجمالي القديم خطاب في ذات الله وصفاته 

– الحِلْيَة واللوحة والقصيدة تعبيرات تداولية....................269

– الاستشراق الأبقى مادي، لا وهمي............................299


